

# الجواب الباهر لزوار المقابر

شیخ الإسلام  
أحمد بن تیمیة

مصدر هذه المادة:

الكتیبۃ الاسلامیۃ  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



دار القلم

## مقدمة الناشر

الحمد لله المستحق للعبادة وحده والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وبعد:

فإن من تأمل حال العالم الإسلامي اليوم يجد انحرافاً عن العقيدة الصحيحة، وانحرافاً نحو الشرك في عبادة الله وحده، فقد انتشرت الأضরحة في طول العالم وعرضه وقدمن لها النذور وذبحت على اعتابها القرابين، وارتفعت عندها أصوات الدعاء والاستجاجاد بالمقبورين. وهذا من أعظم البلايا وأنكى الرزايا.

ولما كان الحق طريق محمد ﷺ ومن تبعه بإحسان، يسرنا أن نقدم هذا الكتاب العظيم «الجواب الباهر في زوار المقابر» لشيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- الواقع في مجموع فتاوى شيخ الإسلام ص 314-433 من المجلد السابع والعشرين.

ندعو الله -عز وجل- أن ينفع به إنه ول ذلك القادر عليه.  
وصلى الله على نبينا محمد.



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَحَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ

الحمد لله نستعينه ونستغفره وننحوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له ومن يضللا فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ونشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم تسليماً.

أما بعد.. يقول أحمد ابن تيمية: إنني لما علمت مقصود ولبي الأمر السلطان - أيده الله وسدده فيما رسم به - كتبت إذ ذاك كلاماً مختصراً؛ لأن الحاضر استعجل بالجواب، وهذا فيه شرح الحال أيضاً مختصراً.

وإن رسم ولبي الأمر - أيده الله وسدده - أحضرت له كتاباً كثيرةً من كتب المسلمين - قديماً وحديثاً - مما فيه كلام النبي ﷺ والصحابة والتابعين ، وكلام أئمة المسلمين الأربعه وغير الأربعه وأتباع الأربعه مما يوافق ما كتبته في الفتيا؛ فإن الفتيا مختصرة لا تتحمل البسط.

ولا يقدر أحد أن يذكر خلاف ذلك؛ لا عن النبي ﷺ ولا عن الصحابة ولا عن التابعين ولا عن أئمة المسلمين ؛ لا الأربعه ولا غيرهم، وإنما خالف ذلك من يتكلم بلا علم وليس معه بما يقوله نقل لا عن النبي ﷺ ولا عن الصحابة ولا عن التابعين ولا عن أئمة المسلمين، ولا يمكنه أن يحضر كتاباً من الكتب المعتمدة عن أئمة المسلمين بما يقوله ، ولا يعرف كيف كان الصحابة والتابعون يفعلون في زيارة قبر النبي ﷺ وغيره.

وأنا خَطِي مُوجُودٌ بما أفتت به وعِنْدِي مِثْلُ هَذَا كَثِيرٌ كَتَبَهُ  
بِخَطِي ويعرض على حَمِيعٍ من ينْسَبُ إِلَى الْعِلْمِ شَرْقاً وغَربًا ؟ فَمَنْ  
قَالَ أَنْ عِنْدَهُ عِلْمًا يَنْاقِضُ ذَلِكَ فَلَيَكْتُبْ خَطَهُ بِجَوابٍ مُبْسَطٍ  
يَعْرِفُ فِيهِ مَنْ قَالَ هَذَا القَوْلَ قَبْلَهُ وَمَا حَجَّتْهُمْ فِي ذَلِكَ ؟ وَبَعْدَ  
ذَلِكَ فَوْلِي الْأَمْرِ - السُّلْطَانُ أَيْدِهِ اللَّهُ - إِذَا رَأَى مَا كَتَبَهُ وَمَا كَتَبَهُ  
غَيْرِي، فَأَنَا أَعْلَمُ أَنَّ الْحَقَّ ظَاهِرٌ مِثْلُ الشَّمْسِ ، يَعْرِفُهُ أَقْلَعُ الْعِلْمَانِ  
السُّلْطَانُ الَّذِي مَا رَأَيَ فِي هَذِهِ الْأَزْمَانِ سُلْطَانٌ مِثْلُهُ ، زَادَهُ اللَّهُ عِلْمًا  
وَتَسْدِيدًا وَتَأْيِيدًا.

فَالْحَقُّ يَعْرِفُهُ كُلُّ أَحَدٍ ؟ فَإِنَّ الْحَقَّ الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ بِهِ الرَّسُولَ لَا  
يُشْتَبِهُ بِغَيْرِهِ عَلَى الْعَارِفِ ، كَمَا لَا يُشْتَبِهُ الْذَّهَبُ الْخَالِصُ بِالْمَغْشُوشِ  
عَلَى النَّاقِدِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى أَوْضَحَ الْحَجَّةَ وَأَبَانَ الْمَحْجَةَ بِمُحَمَّدٍ خَاتِمِ  
الْمَرْسِلِينَ وَأَفْضَلِ النَّبِيِّينَ وَخَيْرِ خَلْقِ اللَّهِ أَجْمَعِينَ؛ فَالْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ  
عَلَيْهِمْ بَيَانُ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ وَرَدَ مَا يَخَالِفُهُ.

فَيَحِبُّ أَنْ يَعْرِفَ "أَوْلَا" مَا قَالَهُ الرَّسُولُ ﷺ؛ فَإِنَّ  
الْأَحَادِيثَ الْمَكْذُوبَةَ كَثِيرَةٌ وَبَعْضَ الْمُنْتَسِبِينَ إِلَى الْعِلْمِ قدْ صُنِفَ فِي  
هَذِهِ الْمَسَالَةِ وَمَا يُشَبِّهُهَا مَصْنَفًا ذَكْرُ فِيهِ مِنَ الْكَذِبِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ  
ﷺ وَعَلَى الصَّحَابَةِ أَلْوَانًا يَغْتَرُ بِهَا الْجَاهِلُونَ، وَهُوَ لَمْ يَتَعَمَّدْ الْكَذِبَ؛  
بَلْ هُوَ مُحِبٌّ لِّرَسُولِ ﷺ مُعَظَّمٌ لَهُ؛ لَكِنْ لَا خِبْرَةَ لَهُ بِالْتَّمِيزِ بَيْنِ  
الصِّدْقِ وَالْكَذِبِ ؟ فَإِذَا وَجَدَ بَعْضُ الْمُصْنِفِينَ فِي فَضَائِلِ الْبِقَاعِ  
وَغَيْرِهَا قَدْ نَسَبَ حَدِيثًا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ أَوْ إِلَى الصَّحَابَةِ اعْتَقَدَهُ  
صَحِيحًا وَبَنِي عَلَيْهِ، وَيَكُونُ ذَلِكَ الْحَدِيثُ ضَعِيفًا ، بَلْ كَذِبًا عِنْدَ  
أَهْلِ الْمَعْرِفَةِ بِسِنْتِهِ ﷺ، ثُمَّ إِذَا مَيَّزَ الْعَالَمَ بَيْنَ مَا قَالَهُ الرَّسُولُ ﷺ وَمَا

لم يقله فإنه يحتاج أن يفهم مراده ، ويفقه ما قاله ، ويجمع بين الأحاديث، ويضم كل شكلٍ إلى شكله؛ فيجمع بين ما جمع الله بينه ورسوله، ويفرق بين ما فرق الله بينه ورسوله ؛ فهذا هو العلم الذي ينفع به المسلمين ، ويجب تلقيه وقبوله ، وبه ساد أئمة المسلمين كالأربعة وغيرهم رضي الله عنهم أجمعين.

ولي الأمر - سلطان المسلمين أيده الله وسده - هو أحق الناس بنصر دين الإسلام وما جاء به الرسول عليه السلام ، وزجر من يخالف ذلك ويتكلم في الدين بلا علم ، ويأمر بما نهى عنه رسول الله ﷺ ومن يسعى في إطفاء دينه إما جهلاً وإما هوَّا . وقد نزه الله رسوله ﷺ عن هذين الوصفين فقال تعالى: **«وَالنَّجْمُ إِذَا هَوَى»** **«مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى»** **«وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى»** **«إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى»** ، وقال تعالى عن الذين يخالفونه: **«إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوِي الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى** » ، ويخالفون شريعته وما كان عليه الصحابة والتابعون وأئمة المسلمين الذين يعرفون سنته ومقاصده ويتخرون متابعته ﷺ بحسب جهدهم رضي الله عنهم أجمعين.

ولي الأمر سلطان أعزه الله إذا تبين له الأمر فهو صاحب السيف الذي هو أول الناس بوجوب الجهاد في سبيل الله باليد ؛ ليكون كلمة الله هي العليا ويكون الدين كله لـه ، وبين تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وتظهر حقيقة التوحيد ورسالة الرسول الذي جعله الله أفضـل الرسـل وختارـهم ، ويظهر المـهـدى وـدـيـنـ الـحـقـ الـذـيـ بـعـثـ بـهـ ، والنـورـ الـذـيـ أـوـحـ يـ إـلـيـهـ ، ويـصـانـ

ذلِك عِما يخْلِطُه بِهِ أَهْلُ الْجَهْلِ وَالْكَذِبِ الَّذِينَ يَكْذِبُونَ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَجْهَلُونَ دِينَهُ ، وَيُحْدِثُونَ فِي دِينِهِ مِنَ الْبِدْعِ مَا يَضَاهِي بِدْعَ الْمُشْرِكِينَ ، وَيَنْتَقِصُونَ شَرِيعَتَهُ وَسُنْتَهُ وَمَا بَعَثَ بِهِ مِنَ التَّوْحِيدِ ؟ فَفِي تَنْقِيصِ دِينِهِ وَسُنْتِهِ وَشَرِيعَتِهِ مِنَ التَّنْقِصِ لَهُ وَالظَّعْنِ عَلَيْهِ مَا يَسْتَحِقُ فَاعْلَمُهُ عَقْوَبَةُ مِثْلِهِ .

فَوْلَادُ أُمُورِ الْمُسْلِمِينَ أَحَقُّ بِنَصْرِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ وَإِعْلَاءِ دِينِ اللَّهِ وَإِظْهَارِ شَرِيعَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الَّتِي هِيَ أَفْضَلُ الشَّرَائِعِ الَّتِي بَعَثَ اللَّهُ بِهَا خَاتَمَ الْمَرْسُلِينَ وَأَفْضَلَ النَّبِيِّينَ ، وَمَا تَضَمَّنَتْهُ مِنْ تَوْحِيدِ اللَّهِ وَعِبَادَتِهِ لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَنْ يُعْبَدُ بِمَا أَمْرَ وَشَرَعَ ، لَا يُعْبَدُ بِالْأَهْوَاءِ وَالْبِدْعِ .

وَمَا مَنَّ اللَّهُ بِهِ عَلَى وَلَةِ الْأَمْرِ وَمَا أَنْعَمَ اللَّهُ بِهِ عَلَيْهِمْ فِي الدُّنْيَا وَمَا يَرْجُونَهُ مِنْ نِعْمَةِ اللَّهِ فِي الْآخِرَةِ - إِنَّمَا هُوَ بِاِتِّبَاعِهِمْ لِرَسُولِ ﷺ وَنَصْرٍ مَا جَاءَ بِهِ مِنَ الْحَقِّ .

وَقَدْ طَلَبَ وَلِيُّ الْأَمْرِ أَيْدِيَهُ اللَّهُ وَسَدَدَهُ الْمَقصُودُ مِنْ كِتْبَتِهِ ، وَالْمَقصُودُ طَاعَةُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَرَسُولِهِ ﷺ وَأَنْ نَعْبُدَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا نَشْرُكُ بِهِ شَيْئًا ، وَلَا تَكُونُ الْعِبَادَةُ إِلَّا بِشَرِيعَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَهُوَ مَا أَوْجَبَهُ اللَّهُ تَعَالَى ؛ كَالصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ وَصَيَامِ شَهْرِ رَمَضَانَ وَحجَّ الْبَيْتِ، أَوْ نَدْبَ إِلَيْهِ؛ كَقِيَامِ اللَّيْلِ وَالسَّفَرِ إِلَى مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَالْمَسْجِدِ الْأَقْصَى لِالصَّلَاةِ فِيهِمَا وَالْقِرَاءَةِ وَالذِّكْرِ وَالْإِعْتِكَافِ وَغَيْرِ ذلِكَ، مَعَ مَا فِي ذلِكَ مِنَ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ عِنْدِ دُخُولِ الْمَسْجِدِ وَالْخُروجِ مِنْهُ ، وَفِي الصَّلَاةِ وَالْإِقْنَادِ بِالنَّبِيِّ ﷺ فِيمَا كَانَ يَفْعُلُ فِي الْمَسَاجِدِ وَفِي زِيَارَةِ الْقَبُورِ وَغَيْرِ ذلِكَ ؛ فَإِنَّ الدِّينَ هُوَ

طاعته فيما أمر والاقتداء به فيما سنه لأمته ، فلا تتجاوز سنته فيما فعله في عبادته: مثل الذهاب إلى مسجد قباء والصلاه فيه ، وزيارة شهداء أحد وقبور أهل البقيع.

فاما ما لا يحبه الله ورسوله ولا هو مستحب فهذا ليس من العبادات والطاعات التي يتقرب بها إلى الله عز وجل: كعبادات أهل البدع من المشركين وأهل الكتاب ومن ضاهاهم؛ فإن لهم عبادات ما أنزل الله بها كتاباً ولا بعث بها رسولا؛ مثل عبادات المخلوقين؛ كعبادات الكواكب أو الملائكة أو الأنبياء أو عبادة التمايل التي صورت على صورهم ، كما تفعله النصارى في كنائسهم؛ يقولون إنهم يستشفعون بهم.

وفي الصحيح أن النبي ﷺ كان يقول في خطبته: «**خَيْرُ الْكَلَامِ كَلَامُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهَدِيْ هَدِيْ مُحَمَّدٌ ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاتُهَا ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ**»؛ أي ما كان بدعة في الشرع ، وقد يكون مشروعاً لكنه إذا فعل بعده سبي بدعة؟ كقول عمر رضي الله عنه في قيام رمضان لما جمعهم على قارئ واحد فقال: «نعمت البدعة هذه، والتي شتمون عنها أفضل».

وقيام رمضان قد سنه رسول الله ﷺ فقال: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْكُمْ صِيَامَ رَمَضَانَ وَسَنَّتُ لَكُمْ قِيَامَةً» ، وكانوا على عهده ﷺ يصلون أوزاعاً متفرقين؛ يصلي الرجل وحده ، ويصلي الرجل ومعه جماعة جماعة، وقد صلى بهم النبي ﷺ جماعةً مرةً بعد مرة ، وقال: «إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَلَّى مَعَ الْإِمَامِ حَتَّى يَنْصَرِفَ كُتِبَ لَهُ قِيَامٌ لَيْلَةً»، لكن لم يداوم على الجماعة كالصلوات الخمس خشية أن يفرض

عليهم، فلما مات أمنوا زيادة الفرض فجمعهم عمر على أبي بن كعب.

والنبي ﷺ يحب علينا أن نحبه حتى يكون أحب إلينا من أنفسنا وآبائنا وأبناءنا وأهلينا وأموالنا ، ونعطيه ونوقره ونطهيه باطنًا وظاهرًا، ونولي من يواليه ونعاذه من يعاديه ، ونعلم أنه لا طريق إلى الله إلا بِمُتَابِعَتِه ﷺ، ولا يكون ولِيًّا لِللهِ؛ بل ولا مؤمنًا ولا سعيدًا ناجيًا من العذاب ، إلا من آمن به واتبعه باطنًا وظاهرًا ، ولا وسيلة يتوصل إلى الله عز وجل بها إلا الإيمان به وطاعته .

وهو أفضل الأولين والآخرين وخاتم النبيين والمخصوص يوم القيمة بالشفاعة العظمى التي ميزه الله بها على سائر النبيين ، صاحب المقام الحمود واللواء المعقوف لواء الحمد آدم فمن دونه تحت لواءه وهو أول من يستفتح باب الجنة «**فَيَقُولُ الْخَازِنُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَيَقُولُ: أَنَا مُحَمَّدٌ.**  
**فَيَقُولُ: بِكِ أُمِرْتُ أَنْ لَا أَفْتَحَ لِأَحَدٍ قَبْلَكَ»**

وقد فرض على أمته فرائض وسنن لهم سننًا مستحبةً ، فالحج إلى بيت الله فرض والسفر إلى مسجده ومسجد الأقصى للصلاه فيهما والقراءة والذكر والدعاء والاعتكاف مستحب باتفاق المسلمين ، وإذا أتي مسجده فإنه يسلم عليه ويصلحي عليه ، ويسلم عليه في الصلاه ويصلحي عليه فيها ؛ فإن الله يقول: «**إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا**»، ومن صلى عليه مرة صلى الله عليه عشرًا ، ومن سلم عليه سلم الله عليه عشرًا .

وطلب الوسيلة له ، كما ثبت في الصحيح أنه قال: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ، ثم صلوا على ، فإنه من صلى على مرأة صلى الله عليه بها عشرا ، ثم سلوا الله لي الوسيلة؛ فإنها درجة في الجنة لا تتبغى إلا لعبد من عباد الله ، وأرجو أن تكون أنا ذلك العبد ، فمن سأله لي الوسيلة حلّت عليه شفاعتي يوم القيمة». رواه مسلم. وروى البخاري عنه أنه قال: «من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلوة القائمة ، آت محمدا الوسيلة والفضيلة ، وابعثه مقاما محمودا الذي وعدته إني لا تختلف الميعاد - حللت له شفاعتي يوم القيمة»، وهذا مأمور به.

والسلام عليه عند قبره المكرم جائز؛ لما في السنن عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من أحد يسلّم على إلا رد الله على روحه حتى أرد عليه السلام». وحيث صلى الرجل وسلم عليه من مشارق الأرض وغاربها فإن الله يوصل صلاته وسلامه إليه ؛ لما في السنن عن أوس بن أوس أن النبي ﷺ قال: «اكتروا على من الصلاة يوم الجمعة وليلة الجمعة؛ فإن صلاتكم معروضة على. قالوا: وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمتك؟ - أي صررت رميما - قال: إن الله حرم على الأرض أن تأكل لحوم الأنبياء» ؛ ولهذا قال ﷺ: «لَا تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيداً ، وَصَلُّوا عَلَيْهِ حِيشَمَا كُنْتُمْ ؛ فَإِنْ صَلَّاتُكُمْ تَبْلُغُنِي». رواه أبو داود وغيره . فالصلاحة تصيل إليه من بعيد كما تصيل إليه من قريب ، وفي النسائي عنه ﷺ أنه قال: «إِنَّ اللَّهَ مَلَائِكَةَ سَيَّاحِينَ يُبَلِّغُونِي عَنْ أُمَّتِي السَّلَام».

وقد أمرنا الله أن نصلِّي عليه ، وشرع ذلك لنا في كل صلاة ؛  
أن نشي على الله بالتحيات ، ثم نقول: «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا النَّبِيُّ  
وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ». وهذا السلام يصل إليه من مشارق الأرض  
ومغاربها، وكذلك إذا صلينا عليه فقلنا: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ  
وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ ، إِنَّكَ حَمِيدٌ  
مَجِيدٌ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى  
آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ».

وكان المسلمين على عهده وعهد أبي بكر وعمر وعثمان  
وعلي يصلون في مسجده ، ويسلمون عليه في الصلاة ، وكذلك  
يسلمون عليه إذا دخلوا المسجد وإذا خرجوا منه ، ولا يحتاجون أن  
يذهبوا إلى القبر المكرم ، ولا أن يتوجهوا نحو القبر ويرفعوا أصواتهم  
بالسلام ، كما يفعله بعض الحاجاج ؛ بل هذا بدعة لم يستحبها أحد  
من العلماء؛ بل كرهوا رفع الصوت في مسجده ، وقد رأى عمر بن  
الخطاب رضي الله عنه رجلين يرفعان أصواتهما في مسجده ، ورأى  
غريبين فقال: أما علمتما أن الأصوات لا ترفع في مسجد رسول  
الله ﷺ؟ لو أنكم من أهل البلد لأوجعتما ضرباً، وعذراًهما بالجهل  
فلم يعاقبهما.

وكان النبي ﷺ لما مات دُفِنَ في حجرة عائشة رضي الله عنها ،  
 وكانت هي وحجر نسائي في شرق المسجد وقبيليه ؟ لم يكن شيء  
من ذلك داخلًا في المسجد ، واستمر الأمر على ذلك إلى أن انفرض  
عصر الصحابة بالمدينة.

ثم بعد ذلك في خلافة الوليد بن عبد الملك بن مروان بنحو من سنة من بيته - وسُعَ المسجد وأدخلت فيه الحجرة للضرورة ؟ فإن الوليد كتب إلى نائبه عمر بن عبد العزيز أن يشتري الحجر من ملوكها ورثة أزواج النبي ﷺ؛ فإنهن كن قد توفين كلهن - رضي الله عنهم - فأمره أن يشتري الحجر ويزيدها في المسجد ، فهدمنها وأدخلها في المسجد ، وبقيت حجرة عائشة على حالها ، وكانت مغلقة لا يمكن أحد من الدخول إلى قبر النبي ﷺ؛ لا لصلاة عنده ولا لدعاء ولا غير ذلك إلى حين كانت عائشة في الحياة ، وهي توفيت قبل إدخال الحجرة بأكثر من عشرين أو ثلاثين سنة ؟ فإنها توفيت في خلافة معاوية.

ثم ولّي ابنه يزيد ، ثم ابن الزبير في الفتنة ، ثم عبد الملك بن مروان ، ثم ابنه الوليد ، وكانت ولايته بعد ثمانين من الهجرة وقد مات عاممة الصحابة ، قيل : إنه لم يبق بالمدينة إلا جابر بن عبد الله - رضي الله عنهمما ؟ فإنه آخر من مات بها في سنة ثمان وسبعين قبل إدخال الحجرة بعشرين سنة.

ففي حياة عائشة - رضي الله عنها - كان الناس يدخلون عليها لسماع الحديث ، ولاستفتائتها وزيارتها ، من غير أن يكون إذا دخل أحد يذهب إلى القبر المكرم ؟ لا لصلاة ولا لدعاء ولا غير ذلك ، بل ربما طلب بعض الناس منها أن تريه القبور فتريه إياهن ، وهي قبور لا لاطئة ولا مشرفة ، مبطوحة ببطحاء العرصه ، وقد اختلف ؟ هل كانت مسنمة أو مسطحة ؟ والذى في البخاري : أنها مُسْنَمَة . قال سفيان التمّار أنه رأى قبر النبي ﷺ مسنماً.

ولكِنْ كان الداخِل يسِّلِم على النبِي ﷺ؛ لقوله: «مَا مِنْ أَحَدٍ يُسِّلِمُ عَلَيَّ إِلَّا رَدَ اللَّهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدَ عَلَيْهِ السَّلَامَ». وهذا السلام مُشروعٌ لِمن كان يدخل الحجرة ، وهذا السلام هو القرِيب الذي يرد النبِي ﷺ على صاحِبِه ، وأما السلام المطلق الذي يفعل خارِج الحجرة وفي كُلِّ مكانٍ فهو مِثُلُ السلام عليه في الصلاة ، وذلِك مِثُل الصلاة عليه.

وَاللهُ هُوَ الَّذِي يصْلِي عَلَى مَنْ يصْلِي عَلَيْهِ مَرَّةً عَشْرًا ، ويُسِّلِمُ عَلَى مَنْ يُسِّلِمُ عَلَيْهِ مَرَّةً عَشْرًا ؟ فَهذا هُوَ الَّذِي أَمْرَ بِهِ الْمُسْلِمُونَ خَصْوَصًا لِلنَّبِيِّ ﷺ؛ بِخِلَافِ السَّلَامِ عَلَيْهِ عِنْدِ قَبْرِه ؟ فَإِنْ هَذَا قَدْرٌ مُشْتَرَكٌ بَيْنِهِ وَبَيْنِ جَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ ؛ فَإِنْ كُلُّ مُؤْمِنٍ يُسِّلِمُ عَلَيْهِ عِنْدِ قَبْرِه كَمَا يُسِّلِمُ عَلَيْهِ فِي الْحَيَاةِ عِنْدِ الْلِقَاءِ ، وأَمَّا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي كُلِّ مَكَانٍ وَالصَّلَاةُ عَلَى التَّعِيِّنِ ، فَهَذَا إِنَّمَا أَمْرَ بِهِ فِي حَقِّ النَّبِيِّ ﷺ؛ فَهُوَ الَّذِي أَمْرَ الْعِبَادَ أَنْ يَصْلُوُا عَلَيْهِ وَيُسِّلِمُوا تَسْلِيمًا ، صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا.

فَحُجَّرُ نِسَائِهِ كَانَتْ خَارِجَةً عَنِ الْمَسْجِدِ شَرْقِيهِ وَقِبْلِيهِ ، وَلِهَذَا قَالَ ﷺ: «مَا بَيْنَ بَيْتِي وَمَبَرِّي رَوْضَةٌ مِنْ رَيَاضِ الْجَنَّةِ». هَذَا لفْظُ الصَّحِيحِينِ ، وَلِفْظُ "قَبْرِي" لَيْسُ فِي الصَّحِيحِ ؛ فَإِنَّهُ حِينَئِذٍ لَمْ يَكُنْ قَبْرًا ، وَمَسْجِدُهُ إِنَّمَا فُضِّلَ بِهِ ﷺ لِأَنَّهُ هُوَ الَّذِي بَنَاهُ وَأَسَسَهُ عَلَى التَّقْوَى ، وَقَدْ ثَبَّتْ فِي الصَّحِيحِينِ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: «صَلَاةٌ فِي مَسْجِدٍ هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ صَلَاةٍ فِيمَا سِوَاهُ مِنَ الْمَسَاجِدِ إِلَّا الْمَسَاجِدُ الْحَرَامُ».

وَجَمِيعُ الْعُلَمَاءِ عَلَى أَنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ أَفْضَلُ الْمَسَاجِدِ وَالصَّلَاةُ فِيهِ بِمِائَةِ أَلْفٍ صَلَاةٌ، هَكُذا رَوَى أَحْمَدُ وَالنَّسَائِيُّ وَغَيْرُهُمَا بِإِسْنَادٍ حَسِيدٍ، وَالْمَسْجِدُ الْحَرَامُ هُوَ فُضْلُ بِهِ وَبِإِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ ؟ فَإِنَّ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلَ بْنَ الْبَيْتِ وَدَعَا النَّاسَ إِلَى حَجَّهِ بِأَمْرِهِ تَعَالَى ، وَلَمْ يَوجِبْهُ عَلَى النَّاسِ، وَلِهَذَا لَمْ يَكُنْ الْحَجُّ فَرِضًا فِي أُولَئِكَ الْيَوْمَاتِ ؛ وَإِنَّمَا فَرِضَ فِي آخِرِ الْأَمْرِ، وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ إِنَّمَا فُرِضَ سَنَةً نَزَلَتْ آلُ عِمْرَانَ ، لَمَّا وَفَدَ أَهْلُ الْبَحْرَانِ سَنَةً تِسْعَةَ أَوْ عَشَرَ ، وَمَنْ قَالَ: فِي سَنَةِ سِتٍّ فَإِنَّمَا اسْتَدَلَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: «وَأَتَمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ» فَإِنَّهُ نَزَلَتْ عَامَ الْحَدِيبِيَّةَ بِاتِّفَاقِ النَّاسِ لِكِنَّ هَذِهِ الْآيَةُ فِيهَا الْأَمْرُ بِإِتَّمَامِهِ بَعْدِ الشَّرْوَعِ فِيهِ، لَيْسُ فِيهَا إِيجَابٌ أَبْتِدَاءٌ بِهِ ، فَالْبَيْتُ الْحَرَامُ كَانَ لَهُ فَضْيَلَةُ بَنَاءٍ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ، وَدَعَاءُ النَّاسِ إِلَى حَجَّهِ ، وَصَارَتْ لَهُ فَضْيَلَةُ ثَانِيَّةٍ ، فَإِنَّ مُحَمَّدًا ﷺ هُوَ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنْ أَيْدِي الْمُشَرِّكِينَ وَمَنْعَهُ مِنْهُمْ، وَهُوَ الَّذِي أَوْجَبَ حَجَّهُ عَلَى كُلِّ مُسْتَطِيعٍ، وَقَدْ حَجَّهُ النَّاسُ مِنْ مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا ، فَعَبَدَ اللَّهَ فِيهِ بِسَبِّبِ مُحَمَّدٍ ﷺ أَضْعَافَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللَّهُ فِيهِ قَبْلَ ذَلِكَ ، وَأَعْظَمَ مِمَّا كَانَ يَعْبُدُ ؛ فَإِنَّ مُحَمَّدًا ﷺ سَيِّدُ الْأَدَمِ.

وَلَمَّا مَاتَ دُفِنَ فِي حَجَرَةِ عَائِشَةَ، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي مَرْضِ مُوْتَهِ: «لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ» يَحْذِرُ مَا فَعَلُوا ، قَالَتْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا ، وَلَوْلَا ذَلِكَ لَأَبْرِزَ قَبْرَهُ وَلَكِنْ كَرِهَ أَنْ يَتَحَذَّذَ مَسْجِدًا .

وَفِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ أَنَّهُ قَالَ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ: «إِنَّمَا كَانَ قَبْلَكُمْ كَائِنُوا يَتَخَذِّلُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ ، أَلَّا فَلَا تَتَخَذِّلُوا الْقُبُورَ

مَسَاجِدُهُ؛ فَإِنَّى أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ» . وفي صحيح مسلم أيضًا أنه قال: «لَا تَجْلِسُوا عَلَى الْقُبُورِ وَلَا تُصْلُوَا إِلَيْهَا» ، فنهى ﷺ عن اتخاذ القبور مساجد وعن الصلاة إليها ، ولعن اليهود والنصارى لكونهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد؛ لأن هذا كان هو أول أسباب الشرك في قومٍ نوح قال الله تعالى عنهم: «وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ آهَاتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَتَسْرًا وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا» قال ابن عباس وغيره من السلف: هؤلاء كانوا قوماً صالحين في قومٍ نوح ، فلما ماتوا عكفوا على قبورهم ، ثم صوروا تماثيلهم ثم عبدوهـم.

فهو ﷺ لكمال نصحه لأمتـه حذرـهم أن يقعـوا فيما وقعـ فيه المشرـكون وأهل الكتابـ ، فنهـاهم عن اتخاذ القبور مساجـد ، وعن الصلاةـ إليها؛ لـئلا يتـشـبهـوا بالـكـفارـ ، كما نـاهـمـ عن الصـلاـةـ وقت طـلـوعـ الشـمـسـ وـوقـتـ غـرـوبـهاـ؛ لـئـلاـ يتـشـبهـواـ بالـكـفارـ.

ولهـذاـ لـماـ أـدـخـلـتـ الحـجـرةـ فـيـ مـسـجـدـهـ المـفـضـلـ فـيـ خـلـافـةـ الـولـيدـ بـنـ عـبـدـ الـمـلـكـ - كـماـ تـقـدـمـ - بـنـواـ عـلـيـهاـ حـائـطاـ وـسـنـموـهـ وـحـرـفـوهـ ؛ لـئـلاـ يـصـلـيـ أـحـدـ إـلـىـ قـبـرـهـ الـكـرـيمـ ﷺـ، وـفـيـ موـطـأـ مـالـكـ عـنـهـ أـنـ قـالـ: «اللـهـمـ لـأـتـجـعـلـ قـبـرـيـ وـثـنـاـ يـعـبـدـ اـشـتـدـ غـصـبـ اللـهـ عـلـىـ قـوـمـ اـتـخـذـوـاـ قـبـورـ أـنـبـيـائـهـ مـسـاجـدـ» وقد استجاب الله دعوتهـ، فـلـمـ يـتـخـذـ وـلـلـهـ الـحـمـدـ وـثـنـاـ كـماـ اـتـخـذـ قـبـرـ غـيرـهـ، بلـ وـلـاـ يـتـمـكـنـ أـحـدـ مـنـ الدـخـولـ إـلـىـ حـجـرـتـهـ بـعـدـ أـنـ بـنـيـتـ الحـجـرـةـ، وـقـبـلـ ذـلـكـ مـاـ كـانـواـ يـمـكـنـونـ أـحـدـاـ مـنـ أـنـ يـدـخـلـ إـلـيـهـ ؛ لـيـدـعـوـ عـنـهـ وـلـاـ يـصـلـيـ عـنـهـ وـلـاـ غـيرـ ذـلـكـ مـمـاـ يـفـعـلـ عـنـدـ قـبـرـ غـيرـهـ.

لَكِنْ مِنَ الْجَهَالِ مَنْ يُصْلِي إِلَى حَجَرِتِهِ أَوْ يَرْفَعُ صَوْتَهُ أَوْ يَتَكَلَّمُ بِكَلَامٍ مُنْهِيًّا عَنْهُ، وَهَذَا إِنَّمَا يَفْعَلُ خَارِجًا عِنْدَ حَجَرِتِهِ لَا عِنْدَ قَبْرِهِ، وَإِلَّا فَهُوَ وَلِلَّهِ الْحَمْدُ اسْتِجَابَ اللَّهُ دُعْوَتِهِ، فَلَمْ يَكُنْ أَحَدٌ قَطُّ أَنْ يَدْخُلَ إِلَى قَبْرِهِ فَيُصْلِي عِنْدَهُ أَوْ يَدْعُو أَوْ يَشْرِكُ بِهِ، كَمَا فَعَلَ بِغَيْرِهِ اتَّخِذَ قَبْرَهُ وَثَنًا.

فَإِنَّهُ فِي حَيَاةِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا مَا كَانَ أَحَدٌ يَدْخُلُ إِلَّا لِأَجْلِهَا، وَلَمْ تَكُنْ تَمْكِنْ أَحَدًا أَنْ يَفْعَلْ عِنْدَ قَبْرِهِ شَيْئًا مِمَّا نَهَى عَنْهُ، وَبَعْدَهَا كَانَتْ مَغْلُقَةً إِلَى أَنْ أَدْخِلَتْ فِي الْمَسْجِدِ فَسَدَّ بَابَهَا وَبَنِيَ عَلَيْهَا حَائِطٌ آخَرُ، كُلُّ ذَلِكَ صِيَانَةً لَهُ صَلَوةً أَنْ يَتَخَذَ بَيْتَهُ عِيدًا وَقَبْرَهُ وَثَنًا، وَإِلَّا فَمَعْلُومٌ أَنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ كُلُّهُمْ مُسْلِمُونَ وَلَا يَأْتِي إِلَى هَنَاكَ إِلَّا مُسْلِمٌ، وَكُلُّهُمْ مُعَظِّمُونَ لِرَسُولِ صَلَوةً وَقُبُورَ آحَادِ أَمْتِهِ فِي الْبِلَادِ مُعْظَمَهُ، فَمَا فَعَلُوا ذَلِكَ لِيُسْتَهَانَ بِالْقَبْرِ الْمَكْرُمِ؛ بَلْ فَعْلُوهُ لِئَلَا يَتَخَذَ وَثَنًا يَعْدُ وَلَا يَتَخَذَ بَيْتَهُ عِيدًا، وَلِئَلَا يَفْعَلْ بِهِ كَمَا فَعَلَ أَهْلُ الْكِتَابِ بِقُبُورِ أَنْبِيَائِهِمْ.

وَالْقَبْرُ الْمَكْرُمُ فِي الْحَجَرَةِ إِنَّمَا عَلَيْهِ بَطْحَاءٌ - وَهُوَ الرَّمْلُ الْغَلِيلِيُّ - لَيْسَ عَلَيْهِ حِجَارَةٌ وَلَا خَشْبٌ وَلَا هُوَ مَطِينٌ كَمَا فَعَلَ بِقُبُورِ غَيْرِهِ، وَهُوَ صَلَوةً إِنَّمَا نَهَى عَنْ ذَلِكَ سَدًّا لِلذِّرِيعَةِ كَمَا نَهَى عَنِ الصَّلَاةِ وَقْتَ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَوقْتِ غُرُوبِهَا لِئَلَا يَفْضِي ذَلِكَ إِلَى الشِّرْكِ، وَدَعَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَا يَتَخَذَ قَبْرَهُ وَثَنًا يَعْدُ؛ فَاسْتِجَابَ اللَّهُ دُعَاءَهُ صَلَوةً فَلَمْ يَكُنْ مِثْلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوكُبُورَهُمْ مَسَاجِدًا فَإِنَّ أَحَدًا لَا يَدْخُلُ عِنْدَ قَبْرِهِ أَبْيَةً، فَإِنَّمَا كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ إِذَا ابْتَدَعَ أَمْمَهُمْ بِدُعَةً بَعْثَ اللَّهِ نَبِيًّا يَنْهَى عَنْهَا، وَهُوَ صَلَوةً خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ لَا نَبِيٌّ بَعْدَهُ، فَعَصَمَ

الله أمتَهُ أَنْ تجتمعُ عَلَى ضَلَالٍ ، وَعَصْمَ قَبْرِهِ الْمَكْرُمُ أَنْ يَتَخَذَ وَثَنًا ،  
فَإِنْ ذَلِكَ وَالْعِيَادَةُ بِاللهِ لَوْ فَعِيلٌ لَمْ يَكُنْ بَعْدَهُ نَبِيٌّ يَنْهَا عَنْ ذَلِكَ ،  
وَكَانَ الَّذِينَ يَفْعَلُونَ ذَلِكَ قَدْ غَلَبُوا الْأُمَّةَ وَهُوَ ﷺ قَدْ أَخْبَرَ أَنَّهُ لَا  
تَزَالْ طَائِفَةٌ مِّنْ أَمْتِهِ ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مِّنْ خَالِفِهِمْ وَلَا  
مِنْ حَذْلَهُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَمْ يَكُنْ لِأَهْلِ الْبِدَعِ سَبِيلٌ أَنْ يَفْعَلُوا  
بِقَبْرِهِ الْمَكْرُمِ كَمَا فَعَلَ بِقَبْرِ غَيْرِهِ ﷺ .



## فصلٌ

قد ذكرت فيما كتبته من مناسك أن السفر إلى مسجدِه وزيارة قبره - كما يذكره أئمَّة المسلمين في مناسك الحج - عمل صالح مستحبٌ، وقد ذكرت - في عدة مناسك الحج - السنة في ذلك وكيف يسلِّم عليه وهل يستقبل الحجرة أم القبلة؟ على قولين ، فالآكثرون يقولون: يستقبل الحجرة كمالِك والشافِعِي وأحمد ، وأبو حنيفة يقول: يستقبل القِبْلَة ويجعل الحجرة عن يسارِه في قولٍ وخلفه في قولٍ : لأن الحجرة المكرمة لما كانت خارجةً عن المسجد وكان الصحابة يسلِّمون عليه لم يكن يمكن أحد أن يستقبل وجهه ﷺ ويستدبر القِبْلَة كما صار ذلك ممكناً بعد دخولها في المسجد ، بل كان إن استقبل القِبْلَة صارت عن يسارِه ، وحينئذٍ فإن كانوا يستقبلونه ويستدبرون الغرب فقول الآكثرين أرجح ، وإن كانوا يستقبلون القِبْلَة حينئذٍ ويجعلون الحجرة عن يسارِهم فقول أبي حنيفة أرجح .

والصلاه تقصير في هذا السفر المستحب باتفاق أئمَّة المسلمين ، لم يقل أحدٌ من أئمَّة المسلمين إن هذا السفر لا تقصير فيه الصلاه ، ولا نهى أحدٌ عن السفر إلى مسجدِه وإن كان المسافر إلى مسجدِه يزور قبره ﷺ بل هذا من أفضل الأعمال الصالحة ، ولا في شيءٍ من كلامي وكلام غيري نهيٌ عن ذلك ولا نهيٌ عن المشروع في زيارة قبور الأنبياء والصالحين ولا عن المشروع في زيارة سائر القبور؛ بل قد ذكرت في غير موضع استحباب زيارة القبور كما «**كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَزُورُ أَهْلَ الْقِبْلَةِ وَشُهَدَاءَ أَحُدِّ**»

وَيُعَلَّمُ أَصْحَابَهُ إِذَا زَارُوا الْقُبُورَ أَنْ يَقُولَ قَاتِلُهُمْ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَأَحْقُونَ، وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنَّا وَمِنْكُمْ وَالْمُسْتَأْخِرِينَ ، سَأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ. اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُمْ وَلَا تَفْتَنْ بَعْدَهُمْ وَاغْفِرْ لَنَا وَلَهُمْ» . وَإِذَا كَانَتْ زِيَارَةُ قُبُورِ عُمُومِ الْمُؤْمِنِينَ مَشْرُوعَةً فَزِيَارَةُ قُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ أُولَى؛ لِكِنَّ رَسُولَ اللَّهِ لَهُ خَاصِيَّةٌ لَيْسَ لِغَيْرِهِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ ، وَهُوَ أَنَا أَمْرَنَا أَنْ نَصْلِي عَلَيْهِ وَأَنْ نَسْلِمْ عَلَيْهِ فِي كُلِّ صَلَاةٍ ، وَيَتَأَكَّدُ ذَلِكُ فِي الصَّلَاةِ وَعِنْدَ الْأَذْانِ وَسَائِرِ الْأَدْعِيَةِ ، وَأَنْ نَصْلِي وَنَسْلِمْ عَلَيْهِ عِنْدَ دُخُولِ الْمَسْجِدِ - مَسْجِدِهِ وَغَيْرِ مَسْجِدِهِ - وَعِنْدَ الْخُروْجِ مِنْهُ فَكُلُّ مَنْ دَخَلَ مَسْجِدَهُ فَلَا بدَ أَنْ يَصْلِي فِيهِ وَيَسْلِمْ عَلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ.

وَالسَّفَرُ إِلَى مَسْجِدِهِ مَشْرُوعٌ لِكِنَّ الْعُلَمَاءَ فَرَقُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ غَيْرِهِ حَتَّى كَرِهَ مَالِكُ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنْ يَقُولَ: زَرْتَ قَبْرَ النَّبِيِّ ﷺ؛ لِأَنَّ الْمَصْوُدَ الشُّرْعِيَّ بِزِيَارَةِ الْقُبُورِ السَّلَامُ عَلَيْهِمْ وَالدُّعَاءُ لَهُمْ ، وَذَلِكَ السَّلَامُ وَالدُّعَاءُ قَدْ حَصَلَ عَلَى أَكْمَلِ الْوِجْوهِ فِي الصَّلَاةِ فِي مَسْجِدِهِ وَغَيْرِ مَسْجِدِهِ ، وَعِنْدَ سَيَّاعِ الْأَذْانِ ، وَعِنْدَ كُلِّ دُعَاءٍ ، فَتَشْرُعُ الصَّلَاةُ عَلَيْهِ عِنْدَ كُلِّ دُعَاءٍ إِنَّهُ «أَوَّلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ». وَلِهَذَا يَسْلِمُ الْمَصْلِي عَلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ قَبْلَ أَنْ يَسْلِمَ عَلَى نَفْسِهِ وَعَلَى سَائِرِ عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ فَيَقُولُ: «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ». وَيَصْلِي عَلَيْهِ فَيَدْعُوهُ لَهُ قَبْلَ أَنْ يَدْعُوهُ لِنَفْسِهِ ، وَأَمَّا غَيْرِهِ فَلَيْسَ عِنْدَهُ مَسْجِدٌ يُسْتَحْبِبُ السَّفَرُ إِلَيْهِ كَمَا يُسْتَحْبِبُ السَّفَرُ إِلَى

مسجدِهِ، وإنما يشرع أن يزار قبره كما شرعت زيارة القبور ، وأما هو ﷺ فشرع السفر إلى مسجدِهِ، ونهى عما يوهم أنه سفرٌ إلى غير المساجدِ الثلاثةِ.

ويحِبُ الفرق بين الزيارة الشرعية التي سنها رسول الله ﷺ وبين الزيارة البدعية التي لم يشرعها ، بل نهى عنها مثل اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد ، والصلاة إلى القبر واتخاذه وثنا ، وقد ثبت عنه في الصحيحين أنه قال: «لَا تُشَدُّ الرُّحَالُ إِلَى إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَسْجِدِي هَذَا وَالْمَسْجِدِ الْأَقْصَى» ، حتى إن أبا هريرة سافر إلى الطور الذي كلام الله عليه موسى بن عمران عليه السلام فقال له بصرة بن أبي بصرة الغفاري: لو أدركتك قبل أن تخرج لما خرجت سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لَا تُعْمَلُ الْمَطِئُ إِلَى إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَسْجِدِي هَذَا وَمَسْجِدِ بَيْتِ الْمَقْدِسِ». فهذه المساجد شرع السفر إليها لِعبادةِ اللهِ فيها بالصلوة والقراءة والذكر والدعاء والاعتكاف؛ والمسجد الحرام مختص بالطواف لا يطاف بغيره. وما سواه من المساجد إذا أتاهها الإنسان وصلى فيها من غير سفر كان ذلك من أفضل الأعمال كما ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِدِ كَانَ خُطُوَاتُهُ إِحْدَاهُمَا تَحْطُطُ خَطِيئَةً وَالْأُخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً؛ وَالْعَبْدُ فِي صَلَاتِهِ دَامَ يَنْتَظِرُ الصَّلَاةَ؛ وَالْمَلَائِكَةُ تُصَلِّي عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ الَّذِي صَلَى فِيهِ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ. مَا لَمْ يُحْدِثْ». ولو سافر من بلده إلى بلدٍ مثل أن سافر إلى دمشق من

مِصر لِأَحْلِ مساجِدِهَا أَوْ بِالعَكْسِ أَوْ سَافِرَ إِلَى مساجِدِ قِبَاءِ مِنْ بَلِّدٍ  
بَعِيدٍ - لَمْ يَكُنْ هَذَا مَشْرُوعًا بِاتِّفَاقِ الْأَئِمَّةِ الْأَرْبَعَةِ وَغَيْرِهِمْ، وَلَوْ نَذَرَ  
ذَلِكَ لَمْ يَفِ بِنَذْرِهِ بِاتِّفَاقِ الْأَئِمَّةِ الْأَرْبَعَةِ وَغَيْرِهِمْ؛ إِلَّا خِلَافٌ شَادُّ  
عَنِ الْإِلِيَّثِ بْنِ سَعْدٍ فِي الْمَسَاجِدِ وَقَالَهُ ابْنُ مُسْلِمَةَ مِنْ أَصْحَابِ  
مَالِكٍ فِي مساجِدِ قِبَاءِ خَاصَّةً.

وَلَكِنْ إِذَا أَتَى الْمَدِينَةَ اسْتَحْبَ لَهُ أَنْ يَأْتِي مساجِدِ قِبَاءِ وَيَصْلِي  
فِيهِ لِأَنَّ ذَلِكَ لَيْسَ بِسَفَرٍ وَلَا بِشَدِّ رَحْلٍ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَأْتِي  
مساجِدَ قِبَاءِ رَاكِبًا وَمَا شِئَ كُلَّ سَبْتٍ وَيَصْلِي فِيهِ رَكْعَتَيْنِ وَقَالَ «مَنْ  
تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ أَتَى مَسْجِدَ قِبَاءَ كَانَ لَهُ كَعْمَرَةً» رواه الترمذِي  
وَابْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَقَالَ سَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ وَابْنُ عُمَرَ: صَلَوةٌ فِيهِ  
كَعْمَرَةً.

وَلَوْ نَذَرَ الْمَشِيَ إِلَى مَكَّةَ لِلْحَجَّ وَالْعُمْرَةِ لِزِمْهِ بِاتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ ،  
وَلَوْ نَذَرَ أَنْ يَذْهَبَ إِلَى مساجِدِ الْمَدِينَةِ أَوْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ فِيهِ قُولَانِ:  
أَحَدُهُمَا: لَيْسَ عَلَيْهِ الْوَفَاءُ وَهُوَ قَوْلُ أَبِي حِنْيَةَ وَأَحَدُ قَوْلِ الشَّافِعِيِّ؛  
لَأَنَّهُ لَيْسَ مِنْ جَنْسِهِ مَا يُحِبُّ بِالشَّرْعِ ، وَالثَّانِي: عَلَيْهِ الْوَفَاءُ وَهُوَ  
مَذَهَبُ مَالِكٍ وَأَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ وَالشَّافِعِيِّ فِي قَوْلِهِ الْآخِرِ؛ لَأَنَّهُ ذَلِكَ  
طَاعَةُ لِلَّهِ ، وَقَدْ ثَبَّتَ فِي صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ:  
«مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ فَلْيُطِعْهُ وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَ اللَّهَ فَلَا  
يَعْصِيهِ».

وَلَوْ نَذَرَ السَّفَرَ إِلَى غَيْرِ الْمَسَاجِدِ أَوِ السَّفَرَ إِلَى مَحْرَدِ قَبْرِ نَبِيٍّ أَوْ  
صَالِحٍ لَمْ يَلْزِمْهُ الْوَفَاءُ بِنَذْرِهِ بِاتِّفَاقِهِمْ فَإِنَّ هَذَا السَّفَرَ لَمْ يَأْمُرْ بِهِ النَّبِيُّ  
ﷺ، بَلْ قَدْ قَالَ: «لَا تُشَدَّ الرَّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسَاجِدِ

**الحرام ومسجدي هذا والمسجد الأقصى»** ، وإنما يجب بالنذر ما كان طاعةً وقد صرخ مالِكٌ وغيره بأن من نذر السفر إلى المدينة النبوية إن كان مقصوده الصلاة في مسجد رسول الله ﷺ وفي بندره، وإن كان مقصوده مجرد زيارة القبر من غير صلاة في المسجد لم يف ببندره؛ لأن النبي ﷺ قال: **«لَا تَعْمَلُ الْمَطِيُّ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ»**.

والمسألة ذكرها القاضي إسماعيل بن إسحاق في "المبسوط" ومعناها في "المدونة" و "الخلاف" وغيرهما من كتب أصحاب مالِكٍ، يقول: إن من نذر إتيان مسجد النبي ﷺ لزمه الوفاء ببندره لأن المسجد لا يؤتى إلا للصلاة ومن نذر إتيان المدينة النبوية فإن كان قصده الصلاة في المسجد وفي بندره، وإن قصد شيئاً آخر مثل زيارة من بالقبيع أو شهداء أحدٍ لم يف ببندره لأن السفر إنما يشرع إلى المساجد الثلاثة.

وهذا الذي قاله مالِكٌ وغيره ما علمت أحداً من أئمة المسلمين قال بخلافه بل كلامهم يدل على موافقته ، وقد ذكر أصحاب الشافعي وأحمد في السفر لزيارة القبور قولين: التحرير والإباحة ، وقدماهُم وأئمتهم قالوا: إنه حرم ، وكذلک أصحاب مالِكٍ وغيرهم وإنما وقع النزاع بين المتأخرین لأن قوله ﷺ **«لَا تُشَدُّ الرّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ»** صيغة خبر ومعناه النهي فيكون حراماً، وقال بعضهم: ليس بنهي وإنما معناه أنه لا يشرع وليس بواجب ولا مستحب بل مباح كالسفر في التجارة وغيرها ، فيقال له: تلك الأسفار لا يقصد بها العبادة بل يقصد بها مصلحة دنيوية

مباحةُ والسفر إلى القبور إنما يقصد به العبادة ، والعبادة إنما تكون بواجب أو مستحب فإذا حصل الاتفاق على أن السفر إلى القبور ليس بواجب ولا مستحب كان من فعله على وجه التبعد مبتدعاً مخالفًا للإجماع ، والتبعيد بالبدعة ليس بمحظٍ ، لكن من لم يعلم أن ذلك بدعة فإنه قد يعذر ، فإذا بينت له السنة لم يجز له مخالفة النبي ﷺ ، ولا التبعيد بما نهى عنه ، كما لا تجوز الصلاة عند طلوع الشمس ولا عند غروبها ، وكما لا يجوز صوم يوم العيدين وإن كانت الصلاة والصيام من أفضل العبادات؛ ولو فعل ذلك إنسان قبل العلم بالسنة لم يكن عليه إثم ، فالطوائف متفرقة على أنه ليس مستحبًا ، وما علمت أحداً من أئمة المسلمين قال إن السفر إليها مستحب وإن كان قاله بعض الأتباع فهو مكين ، وأما الأئمة المحتهدون بما منهم من قال هذا ، وإذا قيل هذا كان قوله ثالثاً في المسألة ، وحيثند فيبين لصاحبه أن هذا القول خطأً مخالف للسنة وللإجماع الصحابة.

فإن الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين - في خلافة أبي بكر الصديق وعمر وعثمان وعلى ومن بعدهم إلى انقراض عصرهم لم يسافر أحد منهم إلى قبر نبي ولا رجل صالح ، و " قبر الخليل عليه السلام " بالشام لم يسافر إليه أحد من الصحابة ، وكانوا يأتون البيت المقدس فيصلون فيه ولا يذهبون إلى قبر الخليل عليه السلام ، ولم يكن ظاهراً ؛ بل كان في البناء الذي بناه سليمان بن داود عليهم السلام ، ولا كان: " قبر يوسف الصديق " يعرف ولكن أظهر ذلك بعد أكثر من ثلاثة عشر سنة من الهجرة ، وللهذا وقع فيه

نزاعٌ؛ فكثيرٌ مِنْ أهْلِ الْعِلْمِ ينكِرُهُ، ونَقِلَ ذَلِكَ عَنْ مَالِكٍ وغَيْرِهِ؛ لِأَنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا يَزُورُونَهُ فَيُعْرَفُ ، وَلَا اسْتَوْلَى النَّصَارَى عَلَى الشَّامِ نَقْبَوَا الْبَيْنَاءَ الَّذِي كَانَ عَلَى الْخَلِيلِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَاتَّخَذُوا الْمَكَانَ كَنِيسَةً، ثُمَّ لَمَّا فَتَحَ الْمُسْلِمُونَ الْبَلَدَ بَقِيَ مَفْتُوحًا ، وَأَمَّا عَلَى عَهْدِ الصَّحَابَةِ فَكَانَ قَبْرُ الْخَلِيلِ مِثْلُ قَبْرِ نَبِيِّنَا ﷺ، وَلَمْ يَكُنْ أَحَدٌ مِنْ الصَّحَابَةِ يَسَافِرُ إِلَى الْمَدِينَةِ لِأَجْلِ قَبْرِ النَّبِيِّ ﷺ؛ بَلْ كَانُوا يَأْتُونَ فِي صِلَوَاتِهِ وَيَسْلِمُونَ عَلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ ، وَيَسْلِمُ مِنْ يَسْلِمِ عِنْدِ دَخْولِ الْمَسْجِدِ وَالْخُروْجِ مِنْهُ ، وَهُوَ ﷺ مَدْفُونٌ فِي حَجَرَةِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، فَلَا يَدْخُلُونَ الْحَجَرَةَ وَلَا يَقْفُونَ خَارِجًا عَنْهَا فِي الْمَسْجِدِ عِنْدِ السُّورِ ، وَكَانَ يَقْدِمُ فِي خِلَافَةِ أَبِيهِ بَكِيرِ الصَّدِيقِ وَعُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ أَمْدَادَ الْيَمَنِ الَّذِينَ فَتَحُوا الشَّامَ وَالْعِرَاقَ ، وَهُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ فِيهِمْ: **﴿فَسَوْفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْنَهُ﴾**، وَيَصْلُونَ فِي مَسْجِدِهِ كَمَا ذَكَرْنَا ، وَلَمْ يَكُنْ أَحَدٌ يَذْهَبُ إِلَى الْقِبْرِ وَلَا يَدْخُلُ الْحَجَرَةَ وَلَا يَقْوِمُ خَارِجَهَا فِي الْمَسْجِدِ ؛ بَلْ السَّلَامُ عَلَيْهِ مِنْ خَارِجِ الْحَجَرَةِ.

وَعَمَدةُ مَالِكٍ وغَيْرِهِ فِيهِ عَلَى فِعْلِ ابْنِ عَمِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ، وَبِكُلِّ حَالٍ فَهَذَا القَوْلُ لَوْ قَالَهُ نَصْفُ الْمُسْلِمِينَ لَكَانَ لَهُ حَكْمُ أَمْثَالِهِ مِنَ الْأَقْوَالِ فِي مَسَائلِ النِّزَاعِ ؛ فَإِمَّا أَنْ يَجْعَلْ هُوَ الدِّينُ الْحَقُّ وَتَسْتَحْلِ عَقْوَبَةُ مِنْ حَالِهِ ، أَوْ يَقْالُ بِكُفْرِهِ ، فَهَذَا خِلَافٌ إِجْمَاعٌ الْمُسْلِمِينَ وَخِلَافٌ مَا جَاءَ بِهِ الْكِتَابُ وَالسُّنْنَةُ ؛ فَإِنْ كَانَ الْمُخَالِفُ لِلرَّسُولِ فِي هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ يَكْفُرُ فَالَّذِي خَالَفَ سُنْنَتَهُ وَإِجْمَاعَ الصَّحَابَةِ وَعِلَّمَاءِ أُمَّتِهِ فَهُوَ الْكَافِرُ. وَنَحْنُ لَا نَكْفِرُ أَحَدًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ بِالْخُطْطِ ؛

لا في هذه المسائل ولا في غيرها ، ولكن إن قدر تكثير المخطئ ،  
فمن خالف الكتاب والسنة والإجماع - إجماع الصحابة والعلماء -  
أولى بالكفر مِنْ وافق الكتاب والسنة والصحابة وسلف الأمة  
وائتمتها؛ فأئمَّة المسلمين فرقوا بين ما أمر به النبي ﷺ، وبين ما نهى  
عنه في هذا وغيره؛ فما أمر به هو عبادة وطاعة وقربة، وما نهى عنه  
بخلاف ذلك ؛ بل قد يكون شرّاً كما يفعله أهل الضلال مِنْ  
المشركيين وأهل الكتاب ومن ضاهائهم ؛ حيث يتخدون المساجد  
على قبور الأنبياء والصالحين ويصلون إليها وينذرون لها ويحجون  
إليها؛ بل قد يجعلون الحج إلى بيت المخلوق أفضل من الحج إلى بيت  
الله الحرام ، وبسمون ذلك "الحج الأكبر" ، وصنف لهم شيوخهم  
في ذلك مصنفاتٍ كما صنف المفید بن النعمان كتاباً في مناسك  
المشاهد سماه " مناسك حج المشاهد " ، وشبه بيت المخلوق ببيت  
الخالق . وأصل دین الإسلام أن نعبد الله وحده ولا نجعل له من  
خلقِه نداً ولا كفواً ولا سميّاً ، قال تعالى: ﴿فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ  
هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِّيًّا﴾ ، وقال تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾ وقال  
تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ وقال تعالى: ﴿فَلَا  
تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ وفي الصحيحين عن ابن مسعود  
قال: «قلت يا رسول الله: أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله  
نداً وهو خلقك. قلت ثم أي؟ قال: أن تقتل ولدك حشية أن  
يطعم معك. قلت: ثم أي؟ قال: أن تزاني بحليلة جارك». فأنزل  
الله تصديق رسوله ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ  
النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْبُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ

﴿أَثَامًا﴾... الآية، وقال تعالى: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ». فمن سُورَى بين الخالقِ والملائقي في الحبِ له أو الخوفِ منه والرجاء له فهو مشركٌ، والنبي ﷺ نهى أمته عن دقِيقِ الشركِ وجليله ، حتى قال ﷺ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ». رواه أبو داود وغيره. «وَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَيْءَتْ؟ فَقَالَ: أَجَعَلْتَنِي لِلَّهِ نَدًّا؟ بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ». وقال: «لَا تَقُولُوا مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ؛ وَلَكِنْ قُولُوا مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شَاءَ مُحَمَّدٌ». و «جَاءَ مُعاذٌ بْنُ جَبَلَ مَرَّةً فَسَجَدَ لَهُ فَقَالَ: مَا هَذَا يَا مُعاذًا؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ رَأَيْتَهُمْ فِي الشَّامِ يَسْجُدُونَ لِأَسَاقِفَتِهِمْ». فَقَالَ: يَا مُعاذًا، إِنَّهُ لَا يَصْلُحُ السُّجُودُ إِلَّا لِلَّهِ وَلَوْ كُنْتَ آمِرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لَأَمْرَتِ الْمَرْأَةَ أَنْ تَسْجُدَ لِزَوْجِهَا مِنْ عِظَمِ حَقِّهِ عَلَيْهَا». فِيهَا فرقُ النبي ﷺ بين زِيارةِ أهْلِ التَّوْحِيدِ وَبَيْنَ زِيارةِ أهْلِ الشِّرْكِ ؟ فِي زِيارةِ أهْلِ التَّوْحِيدِ لِقُبُورِ الْمُسْلِمِينَ تَضَمِّنُ السَّلَامُ عَلَيْهِمْ وَالدُّعَاءُ لَهُمْ ، وَهِيَ مِثْلُ الصَّلَاةِ عَلَى جَنَائِرِهِمْ، وَزِيارةِ أهْلِ الشِّرْكِ تَضَمِّنُ أَهْمَمَ يَشْبِهُونَ الْمُخْلوقَ بالخالقِ؛ يَنْذِرُونَ لَهُ وَيَسْجُدُونَ لَهُ وَيَدْعُونَهُ وَيَحِبُّونَهُ مِثْلَ مَا يَحِبُّونَ الْخالقَ، فَيَكُونُونَ قَدْ جَعَلُوهُ لِلَّهِ نَدًّا وَسُوْوَهُ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ. وَقَدْ نَهَى اللَّهُ أَنْ يَشْرُكَ بِهِ الْمَلَائِكَةُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَغَيْرَهُمْ ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُوئْنَا عِبَادًا لِي مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُوئْنَا رَبَّانِيْنَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَسْتَحْدُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا﴾ ﴿أَيَأُمْرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾، وقال تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا

﴿الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ﴾  
 ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقْرَبٌ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ﴾ . قال طائفة

من السلف: كان أقوام يدعون الأنبياء كالمسيح وعزيرٍ ويدعون الملائكة، فأخبرهم تعالى أن هؤلاء عباده يرجون رحمته ويخافون عذابه ويقربون إليه بالأعمال ، ونهى سبحانه أن يضرب له مثل بالخلق؛ فلا يشبه بالخلق الذي يحتاج إلى الأعوان والحجاج ونحو ذلك؛ قال تعالى. **﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسَتِ حِبْوَانًا وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾** ، وقال تعالى: **﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرُكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ﴾** **﴿وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لَهُ﴾** ، ومحمدٌ ﷺ سيد الشفاعة لديه ، وشفاعته أعظم الشفاعات ، وجاهه عند الله أعظم الجاهات ، ويوم القيمة إذا طلب الخلق الشفاعة من آدم ثم من نوح ثم من إبراهيم ثم من موسى ثم من عيسى ، كل واحدٍ يحيط به على الآخر ؛ فإذا جاءوا إلى المسيح يقول: اذهبوا إلى محمدٍ ، عبدٌ غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر . قال: **«فَأَذْهَبُ، فَإِذَا رَأَيْتُ رَبِّي خَرَّتْ لَهُ سَاجِدًا وَأَحْمَدْ رَبِّي بِمَحَمِّدٍ يَفْتَحُهَا عَلَيَّ لَا أُحْسِنُهَا إِلَّا إِنَّمَا أَنْتَ مُحَمَّدٌ أَرْفَعُ رَأْسَكَ، وَقُلْ يُسْمَعْ وَسَلْ ثُعْطَهُ وَاشْفَعْ ثُشَفَعْ.** قال: **فَيَحْدُثُ لِي حَدًّا فَأَذْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ**... الحديث؛ فمن أنكر شفاعة نبينا ﷺ في أهل الكبائر فهو مبتدعٌ ضالٌّ ، كما ينكرها الخوارج والمعتزلة ، ومن قال: إن مخلوقاً

يشفع عند الله بغير إذنه ، فقد خالف إجماع المسلمين ونصوص القرآن؛ قال تعالى: **«مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ»** وقال تعالى: **«وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى»** وقال تعالى: **«وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرِضُّ»** وقال تعالى: **«وَخَسَعَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا»** **«يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا»** وقال تعالى: **«مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ»** وقال تعالى: **«مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ»**، ومثل هذا في القرآن كثير ؟ فالدين هو متابعة النبي ﷺ؛ لأن يؤمر بما أمر به وينهى عما نهى عنه ويحب ما أحبه الله ورسوله من الأعمال والأشخاص ويبغض ما أغضبه الله ورسوله من الأعمال والأشخاص ، والله سبحانه وتعالى قد بعث رسوله محمدًا ﷺ بالفرقان ؛ ففرق بين هذا وهذا؛ فليس لأحد أن يجمع بين ما فرق الله بيته.

فمن سافر إلى المسجد الحرام أو المسجد الأقصى أو مسجد الرسول ﷺ فصلى في مسجدِه؛ وصلى في مسجدِ قباء وزار القبور كما مضت به سنة رسول الله ﷺ فهذا هو الذي عمل العمل الصالح، ومن أنكر هذا السفر فهو كافر يستتاب ؛ فإن تاب وإلا قتل، وأما من قصد السفر لمجرد زياراة القبر ولم يقصد الصلاة في مسجدِه، وسافر إلى مدينته فلم يصل في مسجدِه ﷺ ولا سلم عليه في الصلاة؛ بل أتى القبر ثم رجع - فهذا مبتدع ضالٌ مخالف لسنة رسول الله ﷺ ولإجماع أصحابه ولعلماء أمته. وهو الذي ذكر فيه القرآن: أحدهما أنه حرم والثاني أنه لا شيء عليه ولا أجر له .

والذِي يفعله علماء المسلمين هو الزيارة الشرعية: يصلون في مسجدِه كَلَّا ويسلمون عليه في الدخول للمسجد وفي الصلاة ، وهذا مشروع باتفاق المسلمين.

وقد ذكرت هذا في المناسك وفي الفتيا وذكرت أنه يسلم على النبي كَلَّا وعلى صاحبيه، وهذا هو الذي لم أذكر فيه نزاعاً في الفتيا مع أن فيه نزاعاً؛ إذ من العلماء من لا يستحب زيارة القبور مطلقاً، ومنهم من يكرهها مطلقاً ، كما نقل ذلك عن إبراهيم النخعي والشعبي ومحمد بن سيرين، وهو لاءٌ من أجلة التابعين. ونقل ذلك عن مالك، وعنده أنها مباحة ليست مستحبة، وهو أحد القولين في مذهب أحمد؛ لكن ظاهر مذهب ومذهب الجمهور: أن الزيارة الشرعية مستحبة؛ وهو أن يزور قبور المؤمنين للدعاء لهم فيسلم عليهم ويدعو لهم، وتزار قبور الكفار؛ لأن ذلك يذكر الآخرة، وأما النبي كَلَّا فله خاصة لا يماثله فيها أحدٌ من الخلق؛ وهو أن المقصود عند قبر غيره من الدعاء له هو مأمور [به] في حق الرسول في الصلوات الخمس، وعند دخول المساجد والخروج منها وعند الأذان وعند كل دعاء ، وهو قد نهى عن اتخاذ القبور مساجد ، ونهى أن يتخد قبره عيناً وسأل الله أن لا يجعله وثناً يعبد ، فمنع أحد أن يدخل إلى قبره فيزوره كما يدخل إلى قبر غيره ، وكل ما يفعل في مسجدِه وغير مسجدِه من الصلاة والسلام عليه أمرٌ خصه الله وفضله به على غيره ، وأغناه بذلك عما يفعل عند قبر غيره ، وإن كان جائزًا.

وأما "اتخاذ القبور مساجد" فهذا ينهى عنه عند كل قبر ، وإن كان المصلي إنما يصلّي لِللهِ ولا يدعو إلا الله ، فكيف إذا كان يدعوا المخلوق أو يسجد له وينذر له ونحو ذلك مما يفعله أهل الشِّرِّكِ والبِدَعِ والضَّلَالَةِ ، وأما إذا قدر أن من أتى المسجد فلم يصلٍ فيه؛ ولكن أتى القبر ثم رجع ، فهذا هو الذي أنكره الأئمَّةُ كمالُكُ وغيره ، وليس هذا مستحبًا عند أحدٍ من العلماء ، وهو محل النِّزاع ؛ هل هو حرامٌ أو مباحٌ؟ وما علِمنا أحدًا من علماء المسلمين استحب مثل هذا؛ بل أنكروا إذا كان مقصوده بالسفر بِحُرْد القبرِ من غير أن يقصد الصلاة في المسجد ، وجعلوا هذا من السفر المنهي عنه ، ولا كان أحدٌ من السلف يفعل هذا ؛ بل كان الصحابة إذا سافروا إلى مسجدهِ صلوا فيه واجتمعوا بِخُلُفَائِهِ ؛ مثل أبي بكر وعمر وعثمان وعلى يسلِّمون عليه ويصلُّون عليه في الصلاة ، ويفعل ذلك من يفعله منهم عند دخول المسجد والخروج منه ، ولم يكونوا يذهبون إلى القبر ، وهذا متواترٌ عنهم ؛ لا يقدر أحدٌ أن ينقل عنهم أو عن واحدٍ منهم أنه كان إذا صلى خلف الخلفاء الراشدين يذهب في ذلك الوقت أو غيره يقف عند الحجرة خارجًا منها.

وأما دخول الحجرة فلم يكن يمكِّنهم ؛ فإذا كانوا بعد السفر إلى مسجدهِ يفعلون ما سنه لهم في الصلاة والسلام عليه ، ولا يذهبون إلى قبره ، فكيف يقصدون أن يسافروا إليه؟ أو يقصدون بالسفر إليه دون الصلاة في المسجد؟ ومن قال: إن هذا مستحب . فلينقل ذلك عن إمامٍ من أئمَّةِ المسلمين ، ثم إذا نقله يكون قائله قد خالف أقوال العلماء ، كما خالف فاعله فعل الأمة وخالف سنة

رسول الله ﷺ وإجماع أصحابه وعلماء أمته ، قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَّهُ مَا تَوَلَّٰ وَنُصْلِهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ . و: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرٍ مَا نَوَى».

وعلماء المسلمين قد ذكروا في مناسكهم استحباب السفر إلى مسجدده، وذكروا زيارة قبره المكرم ، وما علمت أحداً من المسلمين قال أنه من لم يقصد إلا زيارة القبر يكون سفره مستحبّاً ، ولو قالوا ذلك في قبر غيره ؛ لكن هذا لم يقصده بعض الناس مِنْ لا يكون عارفاً بالشرعية وبِمَا أَمْرَ بِهِ النَّبِي ﷺ وَنَهَى عنِهِ ، وغايتها أن يعذر بجهله ويعفو الله عنه .

وأما من يعرف ما أَمْرَ اللَّهِ بِهِ وَرَسُولُهُ وَمَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ وَرَسُولُهُ فَهُؤُلَاءِ كُلُّهُمْ لَيْسُ فِيهِمْ مِنْ أَمْرٍ بِالسُّفَرِ لِمَجْرِدِ زِيَارَةِ قَبْرٍ ؛ لَا نَبِيٌّ وَلَا غَيْرُ نَبِيٍّ ؛ بل صرح أَكَابِرُهُمْ بِتَحْرِيمِ مِثْلِ هَذَا السُّفَرِ مِنْ أَصْحَابِ مَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ وَغَيْرِهِمْ ؛ وَإِنَّمَا قَالَ أَنَّهُ مَبَاحٌ غَيْرُ مُحَرَّمٍ - طَائِفَةٌ مِنْ مُتَأْخِرِي أَصْحَابِ الشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدٍ .

وتنازعوا حِينَئِذٍ فِيمَنْ سَافَرَ لِمَجْرِدِ زِيَارَةِ قُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ هَلْ يَقْصُرُ الصَّلَاةُ؟ عَلَى قَوْلِنِ كَمَا ذُكِرَ فِي جَوابِ الْفَتِيَا . وَبَعْضُهُمْ فَرَقَ بَيْنَ قُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ وَغَيْرِهِمْ وَقَالَ: إِنَّ السُّفَرَ لِمَجْرِدِ زِيَارَةِ الْقُبُورِ مُحَرَّمٌ . كَمَا هُوَ مَذَهَبُ مَالِكٍ وَأَصْحَابِهِ ، وَقَوْلُ الْمُتَقْدِمِينَ مِنْ أَصْحَابِ الشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدٍ ؛ فَهُؤُلَاءِ عِنْدَهُمْ أَنَّ الْعَاصِي بِسَفَرِهِ لَا يَقْصُرُ الصَّلَاةُ ؛ فَعَلَى قَوْلِهِمْ لَا تَقْصُرُ الصَّلَاةُ ، لَكِنَّ الَّذِينَ يَسَافِرُونَ لَا يَعْلَمُونَ أَنَّ هَذَا مُحَرَّمٌ ، وَمَنْ عَلِمَ أَنَّهُ مُحَرَّمٌ لَمْ يَفْعَلْهُ ؛ فَإِنَّهُ

لا غرض لِمُسْلِمٍ أَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ بِالْحَرَمِ، وَحِينَئِذٍ فَسْفَرُهُمُ الَّذِي لَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مُحَرَّمٌ إِذَا قَصَرُوا فِيهِ الصَّلَاةَ - كَانَ ذَلِكَ جَائِزًا وَلَا إِعْدَادَ عَلَيْهِمْ؛ كَمَا لو سافرَ الرَّجُلُ لِطَلْبِ الْعِلْمِ أَوْ سَاعَ الْحَدِيثِ مِنْ شَخْصٍ فَوْجَدَهُ كَذَابًا أَوْ جَاهِلًا ؛ فَإِنْ قَصَرَ الصَّلَاةَ فِي مِثْلِ هَذَا السَّفَرِ جَائِزٌ.

وَقَدْ ذُكِرَ أَصْحَابُ أَحْمَدَ فِي السَّفَرِ إِلَى زِيَارَةِ قُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ هَلْ تَقْصُرُ فِيهَا الصَّلَاةُ؟ أَرْبَعَةُ أَقْوَالٍ: قِيلَ: لَا يَقْصُرُ مُطْلَقاً. وَقِيلَ: يَقْصُرُ مُطْلَقاً وَقِيلَ: لَا يَقْصُرُ إِلَى قَبْرِ نَبِيِّنَا ﷺ. وَقِيلَ: لَا يَقْصُرُ إِلَى قَبْرِ الْمَكْرِمِ وَقُبُورِ الْأَنْبِيَاءِ؛ دُونَ قَبْرِ الصَّالِحِينَ. وَالَّذِينَ اسْتَشْنَوْا قَبْرَ نَبِيِّنَا ﷺ لِقَوْلِهِمْ وَجَهَانِ: أَحَدُهُمَا: - وَهُوَ الصَّحِيحُ: أَنَّ السَّفَرَ المَشْرُوعَ إِلَيْهِ هُوَ السَّفَرُ إِلَى مَسْجِدِهِ، وَهَذَا السَّفَرُ تَقْصُرُ فِيهِ الصَّلَاةُ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ، وَهُؤُلَاءِ رَأَوْا مُطْلَقَ السَّفَرِ وَلَمْ يَفْصِلُوا بَيْنَ قَصْدٍ وَقَصْدٍ؛ إِذْ كَانَ عَامَةُ الْمُسْلِمِينَ لَا بُدَّ أَنْ يَصْلُوَا فِي مَسْجِدِهِ؛ فَكُلُّ مَنْ سافَرَ إِلَى قَبْرِ الْمَكْرِمِ فَقَدْ سافَرَ إِلَى مَسْجِدِهِ الْمُفْضِلُ. وَكَذَلِكَ قَالَ بَعْضُ أَصْحَابِ الشَّافِعِيِّ: فَمَنْ نَذَرَ زِيَارَةَ قَبْرِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ يَوْفِي بِنَذْرِهِ وَإِنْ نَذَرَ قَبْرَ غَيْرِهِ فَوَجْهَانِ. وَكَذَلِكَ كَثِيرٌ مِنَ الْعُلَمَاءِ يَطْلُقُ السَّفَرَ إِلَى قَبْرِ الْمَكْرِمِ ، وَعِنْهُمْ أَنَّ هَذَا يَتَضَمَّنُ السَّفَرَ إِلَى مَسْجِدِهِ؛ إِذْ كَانَ كُلُّ مُسْلِمٍ لَا بُدَّ إِذَا أَتَى الْحَجَرَةَ الْمَكْرُمَةَ أَنْ يَصْلِي فِي مَسْجِدِهِ؛ فَهُمَا عِنْهُمْ مَتَّلِازِمَانِ. ثُمَّ مِنْ هُؤُلَاءِ مَنْ يَقُولُ: الْمُسْلِمُ لَا بُدَّ أَنْ يَقْصُدْ فِي ابْتِداِ السَّفَرِ الصَّلَاةَ فِي مَسْجِدِهِ ؛ فَالسَّفَرُ الْمَأْمُورُ بِهِ لَازِمٌ، وَهُؤُلَاءِ لَمْ يَسَافِرُوا لِمَحْرُదِ الْقَبْرِ. وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: بَلِ السَّفَرُ لِمَحْرُدِ قَصْدِ الْقَبْرِ جَائِزٌ . وَظَنَ هُؤُلَاءِ أَنَّ الْاسْتِشَاءَ

ليس لخصوصه؛ بل لكونه نبياً، فقال: تقصير الصلاة في السفر إلى قبور الأنبياء دون غيرهم. وحقيقة الأمر: أن فعل الصلاة في مسجديه من لوازمه هذا السفر؛ فكل من سافر إلى قبره المكرم لا بد أن تحصل له طاعة وقربة يثاب عليها بالصلاحة في مسجده.

وأما نفس القصد فأهل العلم بالحديث يقصدون السفر إلى مسجده وإن قصد منهم من قصد السفر إلى القبر أيضاً، إذا لم يعلم أنه منهيء عنه، وأما من لم يعرف هذا فقد لا يقصد إلا السفر إلى القبر، ثم إنه لا بد أن يصلي في مسجده فيثاب على ذلك، وما فعله وهو منهيء عنه ولم يعلم أنه منهيء عنه لا يعاقب عليه؛ فيحصل له أحراً ولا يكون عليه وزر؛ بخلاف السفر إلى قبر غيره، فإنه ليس عنده شيء يشرع السفر إليه؛ لكن قد يفعل هذا طاعة يثاب عليها ويغفر له ما جهل أنه حرام.

والصلاحة في المساجد المبنية على القبور منهيء عنها مطلقاً؛ بخلاف مسجده؛ فإن الصلاة فيه بألف صلاة؛ فإنه أسس على التقوى، وكان حرمته في حياته عليه السلام وحياة خلفائه الراشدين قبل دخول الحجرة فيه حين كان النبي صلی الله علیه وآله وسَلَّمَ يصلى فيه والماهرون والأنصار، والعبادة فيه إذ ذاك أفضل وأعظم مما بقي بعد إدخال الحجرة فيه؛ فإنها إنما أدخلت بعد انفراط عصر الصحابة في إمارة الوليد بن عبد الملك، وهو تولى سنة بضع وثمانين من الهجرة النبوية كما تقدم، وظن بعضهم أن الاستثناء كونهنبياً، فطردوا ذلك فقالوا: يسافر إلى سائر قبور الأنبياء كذلك.

ولهذا تنازع الناس ؟ هل يحلف بالنبي ﷺ مع اتفاقهم بأنه لا يحلف بشيء من المخلوقات المعظمة كالعرش والكرسي والكعبة والملائكة ؟ فذهب جمهور العلماء كمالك والشافعي وأبي حنيفة وأحمد في أحد قوله، إلى أنه لا يحلف بالنبي ولا تتعقد اليدين، كما لا يحلف بشيء من المخلوقات ولا تجحب الكفارة على من حلف بشيء من ذلك وحنت ؟ فإنه قد ثبت عنه في الصحيح أنه قال: «لَا تَحْلِفُوا إِلَّا بِاللَّهِ». وقال: «مَنْ كَانَ حَالَفًا فَلَيَحْلِفْ بِاللَّهِ أَوْ لَيَصُمْتْ». وفي السنن: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ». وعن أحمد بن حنبل رواية أنه يحلف بالنبي ﷺ خاصة؛ لأنَّه يجب الإيمان به خصوصاً ويجب ذكره في الشهادتين والأذان ؟ فلإيمان به اختصاص لا يشركه فيه غيره. وقال ابن عقيل: بل هذا لكونه نبياً . وطرد ذلك في سائر الأنبياء . مع أن الصواب الذي عليه عامة علماء المسلمين سلفهم وخلفهم أنه لا يحلف بمخلوق لانبي ولا غيرنبي ولا ملك من الملائكة ولا ملك من الملوك ولا شيخ من الشيوخ . والنهي عن ذلك هي تحريم عند أكثرهم كمذهب أبي حنيفة وغيره ، وهو أحد القولين في مذهب أحمد كما تقدم ، حتى أن ابن مسعود وابن عباس وغيرهما يقول أحدهم: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلي من أن أحلف بغير الله صادقاً . وفي لفظ: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلي من أن أصادحي . فالحلف بغير الله شرك والشرك أعظم من الكذب . وغاية الكذب أن يشبه بالشرك ؟ كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «عُدِلَتْ شَهَادَةُ الزُّورِ بِالْإِشْرَاكِ بِاللَّهِ». قالها مرتين أو ثلاثة . وقرأ قوله تعالى : «وَاجْتَنَبُوا

**قول الزور** ﴿ حَنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرُ مُشْرِكٍ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَ مَا  
خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾،  
وهذا النهي عنه؛ بل الحرم، الذي هو أعظم من اليمين الفاجرة عند  
الصحابة رضوان الله عليهم ، قد ظن طائفه من أهل العلم أنه  
مشروع غير منهي عنه.

ولهذا نظائر كثيرة ، لكن قال الله تعالى ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا  
الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ  
وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ  
تَأْوِيلًا ﴾، وما أمر الله ورسوله به فهو الحق.

وهو ﷺ نهى عن الحليف بغير الله وعن الصلاة عند طلوع الشمس وغروبها وعن اتخاذ القبور مساجد واتخاذ قبره عيداً ،  
ونهى عن السفر إلى غير المساجد الثلاثة وأمثال ذلك ؛ لتحقيق  
إخلاص الدين لله، وعبادة الله وحده لا شريك له؛ فهذا كله محافظة  
على توحيد الله عز وجل وأن يكون الدين كله لله فلا يعبد غيره  
ولا يتوكلا على الله ولا يدعى إلا هو ولا يتقوى إلا هو ولا يصلى  
ولا يصوم إلا له ولا ينذر إلا له ولا يختلف إلا به ولا يحج إلا إلى  
بيته؛ فالحج الواجب ليس إلا إلى أفضل بيته وأقدمها وهو المسجد  
الحرام، والسفر المستحب ليس إلا إلى مسجددين ؛ لكونهما بناهما  
نبيان؛ فالمسجد النبوي مسجد المدينة أسسه على التقوى خاتم  
المرسلين، ومسجد إيليا قد كان مسجداً قبل سليمان ؛ ففي  
الصححين عن أبي ذر رضي الله عنه : « قلت: يا رسول الله أي  
مسجدٍ وضعَ أولاً؟ قال: المسجدُ الْحَرَامُ ». قال: قلت: ثمَّ أي؟

قالَ: الْمَسْجِدُ الْأَقْصَىٰ. قُلْتَ: كَمْ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: أَرْبَعُونَ سَنَةً ثُمَّ حَيْثُ مَا أَدْرَكْتُ الصَّلَاةَ فَصَلِّ فَإِنَّهُ لَكَ مَسْجِدٌ ». وَفِي لَفْظِ الْبَخَارِيِّ: «فَإِنَّ فِيهِ الْفَضْلَ». وَهَذِهِ سَنَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ كَانَ يَصْلِي حِيثُ أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ ؛ فَالْمَسْجِدُ الْأَقْصَىٰ كَانَ مِنْ عَهْدِ إِبْرَاهِيمَ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - لَكِنْ سَلِيمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَنَاهُ بِنَاءً عَظِيمًا ؛ فَكُلُّ مِنْ الْمَسَاجِدِ الْثَلَاثَةِ بَنَاهُ نَبِيُّ كَرِيمٌ لِيَصْلِي فِيهِ هُوَ وَالنَّاسُ ، فَلَمَّا كَانَتِ الْأَنْبِيَاءُ - عَلَيْهِمُ السَّلَامُ - تَقْصِيدُ الصَّلَاةِ فِي هَذِينِ الْمُسْجِدَيْنِ شَرِيعُ السَّفَرِ إِلَيْهِمَا لِلصَّلَاةِ فِيهِمَا وَالْعِبَادَةِ ؛ اِبْتِدَاءً بِالْأَنْبِيَاءِ - عَلَيْهِمُ السَّلَامُ - وَتَأْسِيَّا بِهِمْ ، كَمَا أَنْ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلَ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - لَمَّا بَنَ الْبَيْتَ أَمْرَهُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يَؤْذِنَ فِي النَّاسِ بِحَجَّهِ فَكَانُوا يَسَافِرُونَ إِلَيْهِ مِنْ زَمِنِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلَمْ يَكُنْ ذَلِكَ فَرْضًا عَلَى النَّاسِ فِي أَصْحَاحِ الْقَوْلَيْنِ ، كَمَا لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ مَفْرُوضًا فِي أَوَّلِ الْإِسْلَامِ؛ وَإِنَّا فَرَضْنَا اللَّهَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ فِي آخِرِ الْأَمْرِ لَمَّا نَزَّلَ "سُورَةَ آلِ عِمَرَانَ" . وَفِي الْبَقْرَةِ أَمْرٌ بِإِتَّاقَمِ الْحِجَّ وَالْعُمْرَةِ لِمَنْ شَرَعَ فِيهِمَا، وَلِهَذَا كَانَ التَّطَوُّعُ بِهِمَا يُوجَبُ إِتَّاقَمُهُمَا عِنْدَ عَامَةِ الْعُلَمَاءِ. وَقِيلَ: إِنَّ الْأَمْرَ بِالْإِتَّاقَمِ إِبْجَابٌ لِهِمَا اِبْتِدَاءً. وَالْأَوْلَ هُوَ الصَّحِيحُ.

فَكَذِلِكَ الْمَسْجِدُ الْأَقْصَىٰ وَمَسْجِدُ النَّبِيِّ ﷺ بَنِي كَلَا مِنْهُمَا رَسُولٌ كَرِيمٌ وَدَعَا النَّاسَ إِلَى السَّفَرِ إِلَيْهِمَا لِلْعِبَادَةِ فِيهِمَا ، وَلَمْ يَنِدْ أَحَدٌ مِنِ الْأَنْبِيَاءِ - عَلَيْهِمُ السَّلَامُ - مَسْجِدًا وَدَعَا النَّاسَ إِلَى السَّفَرِ لِلْعِبَادَةِ فِيهِ إِلَّا هَذِهِ الْمَسَاجِدُ الْثَلَاثَةُ ، وَلَكِنْ كَانُوكُمْ مَسَاجِدٍ يَصْلُونَ فِيهَا وَلَمْ يَدْعُوكُمْ إِلَى السَّفَرِ إِلَيْهَا ، كَمَا كَانَ إِبْرَاهِيمَ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - يَصْلِي فِي مَوْضِعِهِ ، وَإِنَّمَا دَعَا النَّاسَ إِلَى حَجَّ الْبَيْتِ ، وَلَا

دعا نبِيٌّ مِنَ النَّبِيِّينَ إِلَى السُّفْرِ إِلَى قَبْرِهِ وَلَا بَيْتِهِ وَلَا مَقَامِهِ وَلَا غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ آثَارِهِ، بَلْ هُمْ دَعُوا إِلَى عِبَادَةِ اللَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، قَالَ تَعَالَى لِمَا ذَكَرُوهُمْ: **﴿ذَلِكَ هُدًى اللَّهُ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحْبَطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾** **﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ فَإِنْ يَكْفُرُوا بِهَا هُوَلَاءُ فَقَدْ وَكَلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَيُسُوَّا بِهَا بِكَافِرِينَ﴾** **﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فِيهِمْ أَفْتَدَهُمْ**

وَلِهَذَا لَا يَجُوزُ تَغْيِيرُ وَاحِدٍ مِنْ هَذِهِ الْمَسَاجِدِ الْثَلَاثَةِ عَنْ مَوْضِعِهِ ، وَأَمَّا سَائِرُ الْمَسَاجِدِ فَفِضْلِيَّتُهَا مِنْ أَنَّهَا مَسْجِدٌ لِلَّهِ وَبَيْتٌ يَصْلِي فِيهِ ، وَهَذَا قَدْرٌ مُشْتَرِكٌ بَيْنَ الْمَسَاجِدِ ، وَإِنْ كَانَ بَعْضُهَا تَكْثُرُ الْعِبَادَةِ فِيهِ ، أَوْ لِكُونِهِ أَعْتَقَ مِنْ غَيْرِهِ وَنَحْوِ ذَلِكَ ؟ فَهَذِهِ الْمَرْزِيَّةُ مُوجَودَةٌ فِي عَامَّةِ الْمَسَاجِدِ، بَعْضُهَا أَكْثَرُ عِبَادَةً مِنْ بَعْضٍ وَبَعْضُهَا أَعْتَقَ مِنْ بَعْضٍ. فَلَوْ شَرِعَ السُّفْرُ لِذَلِكَ لَسُوْفَرَ إِلَى عَامَّةِ الْمَسَاجِدِ.

وَالسُّفْرُ إِلَى الْبِقَاعِ الْمُعْظَمِ هُوَ مِنْ جِنْسِ الْحَجَّ، وَلِكُلِّ أُمَّةٍ حَجٌّ؛ فَالْمُشْرِكُونَ مِنَ الْعَرَبِ كَانُوا يَحْجُونَ إِلَى الْلَّاتِ وَالْعَزْرِيِّ وَمِنَاهُ الْثَالِثَةِ الْآخَرِيِّ وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْأَوْثَانِ ، وَلِهَذَا لِمَا **﴿قَالَ الْحَبْرُ الَّذِي يَشَرِّبُ بِالنَّبَّيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأُمَّيَّةَ بْنَ أَبِي الصَّلَّتِ: إِنَّهُ قَدْ أَظَلَّ زَمَانًا بَنِيَّ يَعْيَثُ وَهُوَ مِنْ بَيْتٍ يَحْجُجُ الْعَرَبُ. فَقَالَ أُمَّيَّةُ: نَحْنُ مَعْشَرَ تَقْيِيفِ فِينَا بَيْتٌ يَحْجُجُ الْعَرَبُ؟ فَقَالَ الْحَبْرُ: إِنَّهُ لَيْسَ مِنْكُمْ إِنَّهُ مِنْ إِخْوَانَكُمْ مِنْ قُرَيْشٍ﴾**. فَأَخْبَرَ أُمَّيَّةَ أَنَّ الْعَرَبَ كَانَتْ تَحْجُجُ إِلَى الْلَّاتِ. وَقَدْ ذَكَرَ طَائِفَةٌ مِنَ السَّلْفِ أَنَّ هَذَا كَانَ رَجُلًا يَلْتَ السُّوْقَ لِلْحَاجِ وَيَطْعِمُهُمْ إِيَّاهُ، فَلَمَّا مَاتَ عَكَفُوا عَلَى قَبْرِهِ وَصَارَ وَثَنًا يَحْجُجُ إِلَيْهِ وَيَصْلِي لَهُ وَيَدْعُى مِنْ دُونِ اللَّهِ ، وَقَرَأُ جَمَاعَةٌ مِنَ السَّلْفِ: **﴿أَفَرَأَيْتُمُ الَّلَّاتِ﴾**؛ بِتَشْدِيدِ التَاءِ، وَكَانَتِ الْلَّاتِ لِأَهْلِ الطَّائِفِ وَالْعَزْرِيِّ لِأَهْلِ

مكّة و منها لِأهْل المَدِينَةِ . ولِهَذَا : ﴿ قَالَ أَبُو سُفِيَّانَ يَوْمَ أُحْدِي لَمَّا جَعَلَ  
يَرْتَجِزُ فَقَالَ أَعْلَمُ هُبَلَ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَلَا تُجِيِّبُونَهُ؟  
قَالُوا : وَمَا تَقُولُ؟ قَالَ : قُولُوا : اللَّهُ أَعْلَمُ وَأَجَلُ . فَقَالَ أَبُو سُفِيَّانَ : إِنَّ  
لَنَا الْعَزَّى وَلَا عَزَّى لَكُمْ . فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَلَا تُجِيِّبُونَهُ؟  
قَالُوا : وَمَا تَقُولُ؟ قَالَ : قُولُوا : اللَّهُ مَوْلَانَا وَلَا مَوْلَى لَكُمْ ». فالسفر إلى  
البِقاعِ الْمُعْظَمِ مِنْ جِنْسِ الْحَجَّ ، والمشِرِّكونَ مِنْ أَحْنَاسِ الْأَمْمِ يَحْجُونَ  
إِلَيْهِتْهِمْ كَمَا كَانَتِ الْعَرَبُ تَحْجُّ إِلَيْهِ الْلَّاتِ وَالْعَزَى وَمِنَاهَا التَّالِثَةِ  
الْأُخْرَى ، وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ يَحْجُونَ إِلَيْهِ الْبَيْتِ وَيَطْوِفُونَ بِهِ وَيَقِفُونَ  
بِعِرَافَاتِ ، وَلِهَذَا كَانُوا تَارَةً يَعْبُدُونَ اللَّهَ وَتَارَةً يَعْبُدُونَ غَيْرَهُ ، وَكَانُوا  
يَقُولُونَ فِي تَلْبِيَّهُمْ : لَبِيكَ لَا شَرِيكَ لَكَ إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ تَمْلِكُهُ وَمَا  
مَلْكُكُ . وَلِهَذَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنَ الْفُسْكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ  
مَا مَلَكْتُ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ  
تَخَافُونَهُمْ كَحِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ؛ يَقُولُ تَعَالَى : إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ لَا  
يَرْضِي أَنْ يَكُونَ مَلْوَكَهُ شَرِيكًا لَهُ مِثْلُ نَفْسِهِ ، فَكَيْفَ تَجْعَلُونَ  
مَلْوَكَيِّ شَرِيكًا لَهِ؟ وَكُلُّ مَا سِيَّ اللَّهُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَالنَّبِيِّنِ  
وَالصَّالِحِينَ وَسَائِرِ الْمَخْلُوقَاتِ هُوَ مَلْوَكُ لَهُ ، وَهُوَ سَبَحَانَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا  
هُوَ لِلْمَلْكِ وَلِهِ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، وَلِهَذَا جَعَلَ  
الشَّرِيكَ بِالْمَلَائِكَةِ وَالنَّبِيِّيَّاتِ كُفَّارًا فَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَسْخِذُوا  
الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيَّامُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ . وَذَمَّ  
النَّصَارَى عَلَى شَرِيكِهِمْ فَقَالَ تَعَالَى : ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ  
أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا  
وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبَّحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

والمشركون في هذه الأزمان من الهند وغيرهم يحجون إلى آلهتهم كما يحجون إلى سمنة وغيره من آلهتهم، وكذلك النصارى يحجون إلى قمامة وبيت لم ويحجون إلى القونة التي بصيدهنَا والقونة الصورة وغير ذلك من كنائسهم التي بها الصور التي يعظمونها ويدعونها ويستشفعون بها.

وقد ذكر العلماء من أهل التفسير والسير وغيرهم أن أبرهة ملك الحبشة الذي ساق الفيل إلى مكة ليهدمها حين استولت الحبشة على اليمن وقهروا العرب ، ثم بعد هذا وفـ سيف بن ذي يزن فاستنجد كسرى ملك الفرس فأبجده بجيش حتى أخرج الحبشة عنها ، وهو من بشر بالنبي ﷺ ، وكانت آية الفيل التي أظهر الله تعالى بها حرمة الكعبة لما أرسل عليهم الطير الأبابيل ترميمهم بحجارة من سجيل ؛ أي جماعات متفرقة والحجارة من سجيل طين قد استحجر وكان عام مولد النبي ﷺ ، وهو من دلائل نبوته وأعلام رسالته ودلائل شريعته ، والبيت الذي لا يحج ولا يصلى إليه إلا هو وأمته . قالوا : كان أبرهة قد بنى كنيسة بأرض اليمن وأراد أن يصرف حج العرب إليها ، فدخل رجل من العرب فأحدث في الكنيسة ، فغضب لذلك أبرهة وسافر إلى الكعبة ليهدمها حتى جرى ما جرى . قال تعالى : **﴿أَلْمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِاصْحَابِ الْفَيْلِ﴾** **﴿أَلْمَ يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ﴾** **﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلٍ﴾** **﴿تَرْمِيمِهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ﴾** **﴿فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ﴾** وهذا معروف عند عامة العلماء من أهل التفسير والسير وغيرهم ؛ أنه بنى كنيسة أراد أن يصرف حج العرب إليها . ومعلوم أنه إنما أراد أن

يُفْعَلُ فِيهَا مَا يَفْعُلُهُ فِي كُنَائِسِ النَّصَارَى. فَدَلَّ عَلَى أَنَّ السَّفَرَ إِلَى الْكُنَائِسِ عِنْدِهِمْ هُوَ مِنْ جِنْسِ الْحَجَّ عِنْدَ الْمُسْلِمِينَ وَأَنَّهُ يُسَمَّى حَجًّا وَيَضَاهِي بِهِ الْبَيْتُ الْحَرَامُ ، وَأَنَّ مَنْ قَصَدَ أَنْ يَجْعَلَ بَقِعَةً لِلِّعِبَادَةِ فِيهَا كَمَا يَسَافِرُ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَإِنَّهُ قَصَدَ مَا هُوَ عِبَادَةٌ مِنْ جِنْسِ الْحَجَّ. وَالنَّبِيُّ ﷺ نَهَى أَنْ يَحْجُّ أَحَدٌ أَوْ يَسَافِرُ إِلَى غَيْرِ الْمَسَاجِدِ الْثَّلَاثَةِ، وَالْحَجَّ الْوَاجِبُ الَّذِي يُسَمَّى عِنْدَ الْإِطْلَاقِ حَجًّا إِنَّمَا هُوَ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ خَاصَّةً ، وَالسَّفَرُ إِلَى بَقِعَةِ لِلِّعِبَادَةِ فِيهَا هُوَ إِلَى الْمَسَاجِدِيْنِ، وَمَا سِوَى ذَلِكَ مِنَ الْأَسْفَارِ إِلَى مَكَانٍ مُعَظَّمٍ فَهُوَ مِنْ جِنْسِ الْحَجَّ إِلَيْهِ ، وَذَلِكَ مِنْهُيَّ عَنْهُ. وَكَذَلِكَ فِي حَدِيثِ «أَبِي سَفِيَّانَ لَمَّا اجْتَمَعَ بِأُمَّيَّةَ بْنَ أَبِي الصَّلَتِ التَّشْفِيِّ وَذَكَرَ عَنْ عَالَمِ مِنْ عُلَمَاءِ النَّصَارَى أَنَّهُ أَخْبَرَهُ بِقُرْبِ نَبِيٍّ يُعَثِّثُ مِنْ الْعَرَبِ قَالَ أُمَّيَّةُ: قُلْتَ نَحْنُ مِنْ الْعَرَبِ. قَالَ: إِنَّهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتٍ يَحْجُّهُ الْعَرَبُ قَالَ فَقُلْتُ: نَحْنُ مَعْشَرَ ثَقِيفٍ فِينَا بَيْتٌ يَحْجُّهُ الْعَرَبُ قَالَ: إِنَّهُ لَيْسَ مِنْكُمْ إِنَّهُ مِنْ إِخْوَانِكُمْ قُرَيْشٌ ». كَمَا تَقْدِمُ وَثَقِيفٌ كَانَ فِيهِمُ الْلَّاتُ الْمَذَكُورَةُ فِي الْقُرْآنِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : «أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعَزَّى» وَمَنَّاَةُ التَّالِثَةِ الْأُخْرَى» وَ«الْكُمُ الْذَّكَرُ وَلَهُ الْأُلْثَى» وَقَدْ ذَكَرُوا أَهْمًا مَكَانَ رَجُلٍ كَانَ يَلْتَ السَّوِيقَ وَيَسْقِيَهُ لِلْحَجَاجَ ، فَلَمَّا مَاتَ عَكْفُوا عَلَى قَبِرِهِ وَصَارَ ذَلِكَ وَثَنَّا عَظِيمًا يَعْبُدُ ، وَالسَّفَرُ إِلَيْهِ كَانُوا يَسْمُونُهُ حَجًّا كَمَا تَقْدِمُ ، فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ السَّفَرَ إِلَى الْمَشَاهِدِ حَجُّ إِلَيْهَا ، كَمَا يَقُولُ مِنْ الْعَامَةِ: وَحْقُ النَّبِيِّ الَّذِي تَحْجُّ الْمَطَايَا إِلَيْهِ. قَالَ عَبْدُ بْنَ حَمِيدٍ فِي تَفْسِيرِهِ: حَدَّثَنَا قَبِيْصَةُ عَنْ سَفِيَّانَ عَنْ مُنْصُورٍ عَنْ مُجَاهِدٍ: «أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعَزَّى» قَالَ: كَانَ رَجُلٌ يَلْتَ السَّوِيقَ

فمات، فاتخذ قبره مصللٍ. وقال: حدثنا سليمان بن داود عن أبي الأشهبٍ عن أبي الجوزاءٍ عن ابن عباسٍ قال: "اللات" رجلٌ يلت السويف للحجاج. وكذلك رواه ابن أبي حاتمٍ عن أبي الجوزاءٍ عن ابن عباسٍ قال: كان يلت السويف على الحجر ، فلا يشرب منه أحدٌ إلا سين فعبدوه. وروي عن الأعمش قال: كان مجاهدٌ يقرأ "اللات" مثقلةً ويقول: كان رجلٌ يلت السويف على صخرةٍ في طريق الطائف ويطعنه الناس فمات فقبره فعكفوا على قبره. وقال سليمان بن حرب: حدثنا حماد بن زيدٍ عن عمرو بن مالكٍ عن أبي الجوزاءٍ قال: "اللات" حجرٌ كان يلت السويف عليه فسمى "اللات". وقال: حدثنا عبيد الله بن موسى عن إسرائيل عن السدي عن أبي صالح قال: "اللات" الذي كان يقوم على آلهتهم ، وكان يلت لهم السويف، "والعزى" نخلةٌ كانوا يعلقون عليها الستور والعبن ، "ومناة" حجرٌ بقدير. وقد قرأ طائفةٌ من السلف "اللات" بتشذيدٍ التاءٍ. وقيل : إنما اسمٌ معدولٌ عن عن اسم الله. قال الخطابي: المشركون يتعاطون الله اسمًا لبعض أصنامهم فصرفه الله إلى اللات صيانةً لهذا الاسم وذبًا عنه. قلت: ولا منافاة بين القولين والقراءتين؛ فإنه كان رجلٌ يلت السويف على حجرٍ وعكفوا على قبره وسموه بهذا الاسم وخففوه، وقصدوا أن يقولوا: هو الإله. كما كانوا يسمون الأصنام آلهاً، فاجتمع في الاسم هذا وهذا. وكانت "اللات" لأهل الطائفٍ وكانوا يسمونها "الربة" "والعزى" "لأهل مكة، ولهذا قال أبو سفيانَ يومَ أحدٍ: إِنَّ لَنَا الْعُزَّى وَلَا عُزَّى لَكُمْ. فقالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَلَا تُجِيئُونَهُ؟ فَقَالُوا: مَا نَقُولُ؟ قال

«قُولُوا: اللَّهُ مَوْلَانَا وَلَا مَوْلَى لَكُمْ»... الحديث، وقد تقدم، وكانت مناًة لِأهْلِ المَدِينَةِ ؛ فكُل مَدِينَةٌ مِنْ مَدَائِنِ أَهْلِ الْحِجَازِ كَانَ لَهَا طاغُوتٌ تَحْجُ إِلَيْهِ وَتَتَخَذُهُ شَفِيعًا وَتَعْبُدُهُ. وَمَا ذَكَرَهُ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ مِنْ أَنَّ "الْعَزِيزَ" كَانَ لَعْطَفَانَ فَذِلِكَ لِأَنَّ لَعْطَفَانَ كَانَتْ تَعْبُدُهَا وَهِيَ فِي جِهَتِهَا، وَأَهْلَ مَكَةَ يَحْجُونَ إِلَيْهَا ؛ فَإِنَّ الْعَزِيزَ كَانَ بِطِينَ نَخْلَةٍ مِنْ نَاحِيَةِ عَرْفَاتٍ. وَمَعْلُومٌ بِالنَّقْوَلِ الصَّحِيحَةِ أَنَّ أَهْلَ مَكَةَ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْعَزِيزَ، كَمَا عَلِمَ بِالْتَّوَاتِرِ أَنَّ أَهْلَ الطَّائِفِ كَانُوا لَهُمُ الْلَّاتِ وَمَنَاةً كَانَتْ حَدْنَوْ قَدِيرٍ، وَكَانَ أَهْلَ المَدِينَةَ يَهْلُونَ لَهُ ، كَمَا ثَبَّتْ ذَلِكَ فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا . وَأَمَّا مَا ذَكَرَهُ مُعْمَرُ بْنُ الْمُتَنَّى مِنْ أَنَّ هَذِهِ الْثَّلَاثَةَ كَانَتْ أَصْنَامًا فِي جَوْفِ الْكَعْبَةِ مِنْ حِجَارَةٍ فَهُوَ بَاطِلٌ بِإِنْفَاقِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِهَذَا الشَّأنِ ، وَإِنَّمَا كَانَ فِي الْكَعْبَةِ "هَبْلٌ" الَّذِي ارْتَجَزَ لَهُ أَبُو سُفَيْفَانُ يَوْمَ أُحُدٍ وَقَالَ: أَعْلَمُ هَبْلٌ أَعْلَمُ هَبْلٌ. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أَلَا تُجِيبُوهُ؟» قَالُوا: وَمَا تَقُولُ؟ قَالَ: «قُولُوا: اللَّهُ أَعْلَى وَأَجَلٌ». كَمَا تَقْدَمْ ذَكْرُهُ.

هذا وَكَانَ إِسَافُ وَنَائِلَةُ عَلَى الصَّفَا وَالْمَرْوَةِ ، وَكَانَ حَوْلَ الْكَعْبَةِ ثَلَاثِيَّةٌ وَسِتُونَ صِنْمًا ، وَهَذِهِ الْأَسْمَاءُ الْثَّلَاثَةُ مَؤْنَثَةٌ: الْلَّاتِ وَالْعَزِيزُ وَمَنَاةُ. وَبِكُلِّ حَالٍ فَقَدْ قَالَ أُمَّيَّةُ بْنُ أَبِي الْصَّلَتِ: فِينَا بَيْتٌ يَحْجَجُهُ الْعَرَبُ . وَأَبُو سُفَيْفَانُ يَوْافِقُهُ عَلَى ذَلِكَ . فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ الْبِقَاعَ الَّتِي يَسَافِرُ إِلَيْهَا فَالسَّفَرُ إِلَيْهَا حَجُّ ، وَالْحِجَّ نِسْكٌ ، وَهُوَ حَجُّ إِلَى غَيْرِ بَيْتِ اللَّهِ وَنِسْكٌ لِغَيْرِ اللَّهِ ، كَمَا أَنَّ الدُّعَاءَ لَهَا صَلَاةٌ لِغَيْرِ اللَّهِ . وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: «قُلْ إِنَّمَا هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينَا قِيمَا مِلْهَةٌ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ» . «قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي

**وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٦﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴿٧﴾** فالله تعالى أمر نبيه ﷺ أن تكون صلاته ونسكه لله.

فمن سافر إلى بقعة غير بيته التي يشرع السفر إليها ودعا غير الله فقد جعل نسكه وصلاته لغير الله عز وجل ، والنبي ﷺ نهى عن السفر إلى مسجد غير المساجد الثلاثة وإن كان بيته من بيوت الله إذا لم تكن له خاصية تستحق السفر إليه، ولا شرع هو ﷺ ومن قبله من الأنبياء السفر إليه ، بخلاف الثلاثة ؛ فإن كل مسجد منها بناء نبيٌّ من الأنبياء ودعا الناس إلى السفر إليه ؛ فلها خصائص ليست لغيرها ، فإذا كان السفر إلى بيته غير الثلاثة ليس بمشروع باتفاق الأئمة الأربع؛ بل قد نهى عنه الرسول ﷺ، فكيف بالسفر إلى بيوت المخلوقين الذين تتخذ قبورهم مساجد وأوثانًا وأعيادًا ويشرك بها وتدعى من دون الله ، حتى إن كثيرًا من معظمهما يفضل الحج إليها على الحج إلى بيته الله ، فيجعل الشرك وعبادة الأوثان أفضل من التوحيد وعبادة الرحمن ، كما يفعل ذلك من يفعله من المشركيين ، وقال تعالى: **إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿٨﴾ إِنْ يَدْعُونَ مِنْ ذُو نِهٍ إِلَّا إِنَّا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا مَرِيدًا ﴿٩﴾ لَعْنَهُ اللَّهُ**، وكانت لها شياطين تكلمهم وتتراءى لهم. قال ابن عباس: في كل صنم شيطان يتراءى للسدنة ويكلمهم. وقال أبي بن كعب: مع كل صنم حنية. وقد قيل: الإناث هي الموات. وعن الحسن: كل شيء لا روح فيه كالخشب والحجر فهو إناث. قال

الزجاج: والموات كلها يخبر عنها كما يخبر عن المؤنث. فنقول في ذلك: الأحجار تعجبني والدرابيم تنفعك. وليس ذلك مختصاً بالموات بل كل ما سوى الله. تعالى يجمع بلفظ التائين ؟ فيقال: الملائكة. ويقال لما يعبد من دون الله: آلهة. قال تعالى: **﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأَنِّي رَّكِّعْتُ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَنِّي كُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ آلَهَةً أُخْرَى قُلْ لَا أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنِّي بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴾** وقال تعالى: **﴿ وَجَاءُونَا بَيْنِ إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكِفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعُلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلَهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾** **﴿ إِنَّ هَؤُلَاءِ مُتَّبِرُ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾** **﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيْكُمْ إِلَهًا وَهُوَ فَضَلَّكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾** **﴿ هِيَ أَوْثَانٌ وَهِيَ مُؤْنَثَةٌ** قال تعالى: **﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرٍّ هُنَّ كَاسِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسَكَاتُ رَحْمَيْهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾** ؛ فالآلهة المعبودة من دون الله كلها بهذه المتابة ، وهي الأواثان التي تتخذ من دون الله، قال تعالى: **﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَسْخِدُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيَّاً مُأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾** وقال يوسف الصديق: **﴿ يَا صَاحِبِي السَّجْنِ أَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾** **﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ ﴾** وكل من عبد شيئاً من دون الله فإنما يعبد أسماءً ما أنزل الله بها من سلطان ، وأيضاً فالذين يعبدون الملائكة أو الأنبياء لا يرونهم، وإنما يعبدون تماثيل صوروها على مثال صورهم وهي من

ترابٌ و حجرٌ و خشبٌ فهم يعبدون الموات. وفي الصحيح - صحيح مسلم - عن أبي الهياج الأسدِي قال: قال لَهُ عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ - رضي الله عنه : أَلَا أَبْعَثُكُمْ عَلَى مَا بَعَثْنَا عَلَيْهِ رَسُولَ اللَّهِ ؓ ؟ «بَعَثَنَا أَنَّ لَنَا أَدَعَ تِمْثَالًا إِلَّا طَمَسْتَهُ وَلَا قَبَرًا مُشْرَفًا إِلَّا سَوَّيْتَهُ». وقال تعالى: **﴿إِنَّمَا يَخْلُقُ كَمَنًّا لَا يَخْلُقُ أَفْلَانًا تَذَكَّرُونَ﴾** **﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوْهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾** **﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسْرُونَ وَمَا تُعْلَنُونَ﴾** **﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ﴾** **﴿أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُعْثِرُونَ﴾** وجميع الأموات لا يشعرون أيان يعيشون ؟ فلا يعلم بقيام الساعة إلا الله عز وجل. وفي الصحيح: **«أَنَّهُ لَمَّا تُوفِيَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَطَبَ النَّاسَ أَبْوَابَ الصَّدِيقِ فَقَالَ: مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا فَإِنَّ مُحَمَّدًا قَدْ مَاتَ وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ.** وقرأ قوله تعالى **﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَى عَقِبِيهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ﴾**. وكأن الناس ما سمعوها حتى تلاها أبو بكر فلا يوجد أحدٌ من الناس إلا وهو يتلوها. والناس تغيب عنهم معاني القرآن عند الحوادث فإذا ذكروا بها عرفوها. وقال تعالى: **﴿إِنَّ الَّذِينَ آتَقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبَصِّرُونَ﴾** **﴿وَإِخْوَانُهُمْ يَمْدُودُهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُونَ﴾**. وأما قوله تعالى **﴿أَكُمُ الذَّكْرُ وَلَهُ الْأَلْثَى﴾** **﴿تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً ضِيزَى﴾** ؛ أي قِسْمَةٌ جَاهِرَةٌ عوجاء ؛ إذ تجعلون لكم ما تحببون وهم الذكور وتجعلون لي الإناث ، وهذا من قولهم: الملائكة بنات الله . حيث

جعلوا له أولاداً إناثاً ، وهم يكرهون أن يكون ولد أحدهم أنثى ؛ كالنصارى الذين يجعلون لـ الله ولداً ويجلون الراحل الكبير أن يكون له ولد. وأما الالات والعزى ومناة الثالثة الأخرى فلما قال تعالى: **﴿الْكُمُ الْذَّكْرُ وَلَهُ الْأُنْثَى﴾** ، فسرها طائفة منهم الكلبى بأنهم كانوا يقولون: هذه الأصنام بنات الله. وهذا هو الذي ذكره طائفة من المتأخرین، وليس كذلك؛ فإنهم لم يكونوا يقولون عن هذه الأصنام أنها بنات الله، وإنما قالوا ذلك عن الملائكة كما ذكر الله عنهم في قوله تعالى بعد هذا: **﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ لَيَسِّمُونَ الْمَلَائِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنْثَى﴾** وقال: **﴿وَجَعَلُوا الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِناثًا أَشْهَدُوا خَلْقَهُمْ﴾** وقال تعالى: **﴿وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ﴾**؛ فإن الولد يماثل أباه وكذا شريك يماثل شريكه ، فهم ضربوا الإناث مثلاً وهم جعلوا هذه شركاء لله سبحانه فكانوا يجعلونها أنداداً لله ، والشريك كالآخر ؛ فجعلوا له أولاداً إناثاً وشركاء إناثاً ، فجعلوا له بنات وأخوات ، وهم لا يحبون أن تكون لأحد them أنثى لا بنت ولا أخت؛ بل إذا كان الأب يكره أن تكون له بنت فالأخت أشد كراهة له منها ، ولم يكونوا يورثون البنات والأخوات، فتبين فرط جهلهم وظلمهم؛ إذ جعلوا لله ما لا يرضونه لأنفسهم ، فكانت أنفسهم عندهم أعظم من الله سبحانه. وهذا كما ضرب لهم مثلاً فقال تعالى: **﴿وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ ثَالِلَهُ لَكَسْأَلُنَّ عَمَّا كُسْتُمْ تَفْتَرُونَ﴾** **﴿وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ﴾** إلى قوله: **﴿لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلَلَّهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ﴾**

**الْحَكِيمُ** ﴿ وَقَالَ تَعَالَى ﴾ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شَرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَئُنْسُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَخَافُهُمْ كَحِيفَتِكُمْ أَنفُسُكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾؛ فَهُمْ لَا يَرْضَوْنَ أَنْ يَكُونُ مَلِوكُ أَحَدِهِمْ شَرِيكَهُ ، وَقَدْ جَعَلُوا مَلِوكَيِ الرَّبِّ شَرَكَاءَ لَهُ؛ فَجَعَلُوا لِلَّهِ مَا لَا يَرْضَوْنَهُ لِأَنفُسِهِمْ مِنْ الشَّرَكَاءِ ، وَمِنَ الْأَوْلَادِ لَا يَرْضَوْنَ مَلِوكِهِمْ أَنْ يَكُونُوا شَرَكَاءَ وَقَدْ جَعَلُوهُمْ لِلَّهِ شَرَكَاءَ، وَلَا يَرْضَوْنَ مِنَ الْأَوْلَادِ بِالإِنَاثِ ، فَلَا يَرْضَوْنَهَا وَلَدًا وَلَا نَظِيرًا، وَهُمْ جَعَلُوا إِنَاثَ لِلَّهِ أَوْلَادًا وَنَظَرَاءَ.

وَالنَّكْتَةُ أَنَّ اللَّهَ أَجْلٌ وَأَعْظَمٌ وَأَعْلَى وَأَكْبَرٌ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ، وَهُمْ قَدْ جَعَلُوا لِلَّهِ مَا لَا يَرْضَوْنَهُ لِأَنفُسِهِمْ ، وَهَذَا يَتَنَاهُ كُلُّ مِنْ وَصْفِ اللَّهِ بِصِيفَةٍ يَنْزِهُ عَنْهَا الْمَخْلُوقُ ؛ كَالَّذِينَ قَالُوا: إِنَّهُ فَقِيرٌ وَإِنَّهُ بَخِيلٌ. وَالَّذِينَ قَالُوا: إِنَّهُ لَا يَوْصِفُ إِلَّا بِالسُّلُوبِ ، أَوْ لَا يَوْصِفُ لَا بِسُلُوبٍ وَلَا إِثْبَاتٍ ، وَالَّذِينَ جَعَلُوا بَعْضَ الْمَخْلُوقَاتِ مَمَاتَلَةً لَهُ فِي شَيْءٍ مِنْ الْأَشْيَاءِ فِي عِبَادَةِ لَهُ أَوْ دُعَاءِ لَهُ أَوْ تَوْكِيلِ عَلَيْهِ أَوْ حِبَّهَا مِثْلَ حِبِّهِ ، وَالَّذِينَ قَالُوا: يَفْعُلُ لَا لِحِكْمَةٍ؛ بَلْ عَبْثًا. وَالَّذِينَ قَالُوا: إِنَّهُ يَحْوِزُ أَنْ يَضْعِفَ الْأَشْيَاءِ فِي غَيْرِ مَوَاضِعِهَا فَيَعِاقِبُ خَيَارَ النَّاسِ وَيَكْرِمُ شَرَارَهُمْ. وَالَّذِينَ قَالُوا: لَا يَقْدِرُ أَنْ يَتَكَلَّمَ بِمَشِيقَتِهِ. وَالَّذِينَ قَالُوا: إِنَّهُ لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْصِرُ. وَالَّذِينَ قَالُوا: إِنَّهُ يَحْبُّ أَنْ يَحْبُّ غَيْرَهُ كَمَا يَحْبُّ هُوَ وَيَدْعُى وَيَسْأَلُ فَجَعَلُوا مَلِوكَهُ نِدًّا لَهُ ، وَنَظَائِرُ ذَلِكَ كَثِيرَةٌ ، وَالْقُرآنُ مَلَآنٌ مِنْ تَوْحِيدِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَنَّهُ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ، فَلَا يَمْثُلُ بِهِ شَيْءٌ مِنَ الْمَخْلُوقَاتِ فِي شَيْءٍ مِنَ الْأَشْيَاءِ ؛ إِذَا لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ؛ لَا فِي ذَاتِهِ وَلَا فِي صِفَاتِهِ وَلَا فِي أَفْعَالِهِ وَلَا فِي مَا يَسْتَحِقُهُ مِنَ الْعِبَادَةِ وَالْمُحْبَةِ

والتوكُلِ والطاعةِ والدعاءِ وسائرِ حقوقِهِ ؛ قال تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدْهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾؛ فلا أحد يساميه ، ولا يستحق أن يسمى بما يختص به من الأسماء ولا يساويه في معنى شيءٍ من الأسماء لا في معنى الحي ولا العليم ولا القدير ولا غير ذلك من الأسماء ، ولا في معنى الذات والموجود ونحو ذلك من الأسماء العامة ، ولا يكون إلهاً ولا ربًا ولا خالقاً، فقال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ ﴿اللَّهُ الصَّمَدُ﴾ ﴿لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدُ﴾ ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾، فلم يكن أحدٌ يكافيه في شيءٍ من الأشياء: فلا يساويه شيءٌ ولا يماثله شيءٌ ولا يعادله شيءٌ. قال تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدُلُونَ﴾ وقال تعالى: ﴿فَكُبَّكُبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ﴾ ﴿وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ﴾ ﴿قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ﴾ ﴿تَاللَّهُ إِنْ كُنَّا لَنَا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾ ﴿إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ وقال تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيْعُونَ﴾ ﴿فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَآتَشْمَ لَا تَعْلَمُونَ﴾.

وهذا الذي ذكرنا من أن السفر إلى الأمانة المعظمة - القبور وغيرها - عند أصحابه كالحج عند المسلمين هو أمرٌ معروفٌ عند المتقدمين والمتاخرين لفظاً ومعنى ؟ فإنهما يقصدون من دعاء المخلوق والخضوع له والتضرع إليه نظير ما يقصد المسلمون من دعاء الله تعالى والخضوع له والتضرع إليه؛ لكن كما قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ

﴿ حَجَّا لِلَّهِ ﴾ وَهُمْ يَسْمُونَ ذَلِكَ حَجَّا إِلَيْهَا وَهَذَا مَعْرُوفٌ عِنْدَ  
مَتَقْدِيمِهِمْ وَمَتَأْخِرِيهِمْ . وَكَذِيلَكَ أَهْلُ الْبِدَعِ وَالضَّلَالِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ  
كَالرَّافِضَةِ وَغَيْرِهِمْ يَحْجُونَ إِلَى الْمَشَاهِدِ وَقَبُورِ شِيوْخِهِمْ وَأَئِمَّتِهِمْ  
وَيَسْمُونَ ذَلِكَ حَجَّا . وَيَقُولُ دَاعِيَهُمْ: السَّفَرُ إِلَى الْحَجَّ الْأَكْبَرِ  
وَيُظْهِرُونَ عِلْمًا لِلْحَجَّ إِلَيْهِ وَمَعَهُ مَنَادٍ يَنَادِي إِلَيْهِ كَمَا يَرْفَعُ الْمُسْلِمُونَ  
عِلْمًا لِلْحَجَّ لَكِنْ دَاعِيَ أَهْلِ الْبِدَعِ يَنَادِي: السَّفَرُ إِلَى الْحَجَّ الْأَكْبَرِ .  
عَلَانِيَةً فِي مِثْلِ بَغْدَادِ يَعْنِي السَّفَرَ إِلَى مَشْهُدِ مِنَ الْمَشَاهِدِ فَيَجْعَلُونَ  
السَّفَرَ إِلَى قَبْرِ بَعْضِ الْمَخْلُوقِينَ هُوَ الْحَجَّ الْأَكْبَرُ وَالْحَجَّ إِلَى بَيْتِ اللَّهِ  
عِنْدَهُمُ الْأَصْغَرُ ، وَقَدْ ذَكَرَ ذَلِكَ أَئِمَّتُهُمْ فِي مَصْنَفَاتِهِمْ . وَمِنْ جَهَالِ  
النَّاسِ مَنْ يَقُولُ: وَحْقُ النَّبِيِّ الَّذِي تَحَجَّ الْمَطَابِيَا إِلَيْهِ . فَلَمَّا كَانَ  
الْمُشَرِّكُونَ يَصْلُونَ وَيَدْعُونَ الْمَخْلُوقَ وَيَحْجُونَ إِلَى قَبْرِهِ قَالَ تَعَالَى:  
﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَّةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا  
وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشَرِّكِينَ ﴾ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي  
لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبَذَلِكَ أَمْرُتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾  
وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ .

وقوله تعالى : **﴿وَتُسْكِي﴾** قد ذكروا في تفسيره: الذبح لله والحج إلى بيته الله . وذكروا أن لفظ النسك يتناول العبادة مطلقاً . والله سبحانه قد بين في القرآن أن الذبح والحج كلاهما منسك ؟ قال تعالى : **﴿وَلَكُلُّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ﴾** وقال النبي ﷺ «مَنْ ذَبَحَ بَعْدَ الصَّلَاةِ فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ الصَّلَاةِ فَإِنَّمَا هُوَ شَاةٌ لَحْمٌ عَجَلَهَا لِأَهْلِهِ لَيْسَ مِنَ النُّسُكِ فِي شَيْءٍ ». وقال تعالى عن إبراهيم وإسماعيل :

﴿رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ **﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمَنْ ذُرِّيَّنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ**؛ فأرى الله إبراهيم وابنه إسماعيل الموضع التي تقصد في الحج والأفعال التي تفعل هناك: كالطواف والسعى والوقوف والرمي كما ذكر ذلك غير واحدٍ من السلف ، والصلاوة تتناول الدعاء الذي هو بمعنى العبادة والذي هو بمعنى السؤال ، فالصلاحة تجمع هذا وهذا ؛ قال تعالى: **﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْرِئُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ** فقد فسر دعا وَهِ بِسُؤَالِهِ ؛ فالنبي ﷺ أمره الله أن يقول: **﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَتُسُكِّي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ** فـأمره تعالى أن يكون الدعاء لـله والصلاحة لـله ولا تبني المساجد إلا لـله؛ لا تبني على قبر مخلوقٍ ولا من أجلـه ولا يسافر إلى بيوـت المخلوقـين ، وقد نهىـ أن يحج ويـسافـر إلى بـيوـت اللهـ التي ليست لهاـ تلكـ الخـصـائـصـ ، وـهـذاـ وـنـحـوهـ يـعـرـفـ مـنـ كـلامـ النـبـيـ ﷺـ وـسـنـتـهـ وـسـنـةـ خـلـفـائـهـ الرـاشـدـيـنـ ، وـماـ كـانـ عـلـيـهـ الصـحـابـةـ مـنـ بـعـدـهـ وـالـتـابـعـونـ لـهـمـ بـإـحـسانـ وـمـاـ ذـكـرـهـ أـئـمـةـ الـمـسـلـمـيـنـ الـأـرـبـعـةـ وـغـيـرـهـ ، وـلـهـذـاـ لـاـ يـقـدـرـ أـحـدـ أـنـ يـنـقـلـ عـنـ إـمـامـ مـنـ أـئـمـةـ الـمـسـلـمـيـنـ أـنـهـ يـسـتـحـبـ السـفـرـ إـلـىـ زـيـارـةـ قـبـرـ نـبـيـ أوـ رـجـلـ صـالـحـ ، وـمـنـ نـقـلـ ذـلـكـ فـلـيـخـرـجـ نـقـلـهـ ، وـإـذـاـ كـانـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ وـلـيـسـ فـيـ الـفـتـيـاـ إـلـاـ مـاـ ذـكـرـهـ أـئـمـةـ الـمـسـلـمـيـنـ وـعـلـمـاءـهـ فـالـمـخـالـفـ لـذـلـكـ مـخـالـفـ لـدـيـنـ الـمـسـلـمـيـنـ وـشـرـعـهـمـ وـلـسـنـةـ نـبـيـهـمـ وـسـنـةـ خـلـفـائـهـ الرـاشـدـيـنـ ، وـلـمـاـ بـعـثـ اللـهـ بـهـ رـسـلـهـ وـأـنـزـلـ بـهـ كـتـبـهـ مـنـ تـوـحـيدـهـ وـعـبـادـتـهـ وـحـدـهـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ ، وـأـنـهـ إـنـاـ يـعـدـ بـمـاـ شـرـعـهـ مـنـ وـاجـبـ وـمـسـتـحـبـ لـاـ يـعـدـ

بما نهى عنه ولم يشرعه ، والله سبحانه بعث محمداً بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً؛ فبعثه بدين الإسلام الذي بعث به جميع الأنبياء ؛ فإن الدين عند الله الإسلام ومن يتبع غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ؛ لا من الأولين ولا من الآخرين.

وجميع الأنبياء كانوا على دين الإسلام ، كما في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «إِنَّا مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ دِينُنَا وَاحِدٌ ، الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَاتٍ». وقد أخبر تعالى في القرآن عن نوح وإبراهيم وإسرائيل وأتباع موسى وال المسيح وغيرهم أنهم كانوا مسلمين متلقين على عبادة الله وحده لا شريك له، وأن يعبد بما أمر هو سبحانه وتعالى؛ فلا يعبد غيره ولا يعبد هو بدينه لم يشرعه ، فلما أمر أن يصلى في أول الإسلام إلى بيت المقدس كان ذلك من دين الإسلام ، ثم لما نسخ ذلك وأمر باستقبال البيت الحرام كان هذا من دين الإسلام ، وذلك المنسوخ ليس من دين الإسلام . وقد قال تعالى: ﴿كُلُّ جَعْلَنَا مِنْكُمْ شَرْعَةٌ وَمِنْهَا جَأْ﴾؛ فللتوراة شريعة وللإنجيل شريعة وللقرآن شريعة؛ فمن كان متبعاً لشرع التوراة أو الإنجليل الذي لم يبدل ولم ينسخ فهو على دين الإسلام؛ كالذين كانوا على شريعة التوراة بلا تبديل قبل مبعث المسيح عليه السلام والذين كانوا على شريعة الإنجليل بلا تبديل قبل مبعث محمد ﷺ.

وأما من اتبع ديناً مبدلاً ما شرعه الله أو ديناً منسوخاً فهذا قد خرج عن دين الإسلام؛ كاليهود الذين بدلوا التوراة كذبوا المسيح عليه السلام ثم كذبوا محمداً ﷺ، والنصارى الذين بدلوا الإنجليل وكذبوا محمداً ﷺ؛ فهو لاءٌ ليسوا على دين الإسلام الذي كان عليه

الأنبياء؛ بل هم مخالفون لهم فيما كذبوا به من الحق وابتدعوه من الباطل.

وكذلك كل مبتدعٍ خالف سنة رسول الله ﷺ وكذب ببعض ما جاء به من الحق وابتدع من الباطل ما لم تشرعه الرسل فالرسول بريء مما ابتدعه وخالقه فيه. قال تعالى: ﴿فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنَّمَا يَرِيَءُ مِمَّا تَعْمَلُونَ﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾؛ فالحلال ما حلله الله ورسوله والحرام ما حرمه الله ورسوله ، والدين ما شرعه الله ورسوله. وقد ذم الله المشركون على أنهم حلوا وحرموا وشرعوا ديناً لم يأذن به الله فقال تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾. والسور المكية أنزلها الله تبارك وتعالى في الدين العام الذي بعث به جميع الرسل كالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ومحمد ﷺ خاتم المرسلين لا نبي بعده ، وأمته خير أمّة أخرجت للناس. وقد بعثه الله بأفضل الكتب وأفضل الشرائع ، وأكمل له ولأمته الدين، وأتم عليه النعمة، ورضي لهم الإسلام ديناً، وهو قد دعا إلى الصراط المستقيم ؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ ﴿صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ﴾ وقد أمرنا الله أن نتبع هذا الصراط المستقيم ولا نعدل عنه إلى السبيل المبتدةء ، فقال تعالى: ﴿وَإِنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَسَفَرَّقَ بَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاعِدُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوَّنَ﴾ ﴿وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : حَطَّ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَطَّا وَنَحَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ وَشِمَالِهِ ثُمَّ قَالَ : هَذَا سَبِيلُ اللَّهِ وَهَذِهِ سُبُلُ عَلَى

كُلُّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ. ثُمَّ قَرَأَ: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي  
مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَسْتَعِوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ». وَلِهَذَا  
أَمْرَنَا اللَّهُ أَنْ نَقُولَ فِي صَلَاتِنَا: «إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ» «صِرَاطَ  
الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ». وَقَالَ النَّبِيُّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْيَهُودُ مَغْضُوبٌ عَلَيْهِمْ وَالنَّصَارَى ضَالُّونَ». وَهُوَ لَمْ  
يَمْتَ حَتَّى بَيْنَ الدِّينِ وَأَوْضَحَ السَّبِيلَ وَقَالَ: «تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ  
النَّقِيَّةِ لَيْلُهَا كَنَهَارُهَا لَا يَرِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَالَكُ». وَقَالَ  
«مَا تَرَكْتُ مِنْ شَيْءٍ يُقْرَبُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ إِلَّا وَقَدْ حَدَّثْتُكُمْ بِهِ وَلَا  
مِنْ شَيْءٍ يُبَعِّدُكُمْ عَنِ النَّارِ إِلَّا وَقَدْ حَدَّثْتُكُمْ بِهِ». وَقَالَ: «إِنَّهُ مَنْ  
يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنْنِي وَرَسُولِي  
الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ مِنْ بَعْدِي ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَصُّوا  
عَلَيْهَا بِالْتَّوَاجِدِ وَإِيَّاكُمْ وَمَحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بَدْعَةٌ  
وَكُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ». قَالَ التَّرمِذِيُّ: حَدِيثٌ صَحِيحٌ. وَلِهَذَا كَانَ  
أَئِمَّةُ الْمُسْلِمِينَ لَا يَتَكَلَّمُونَ فِي الدِّينِ بَأْنَ هَذَا وَاجِبٌ أَوْ مُسْتَحبٌ أَوْ  
حَرَامٌ أَوْ مَبْاحٌ إِلَّا بِدَلِيلٍ شَرِعيٍّ مِنَ الْكِتَابِ أَوِ السِّنَّةِ، وَمَا دَلَّ عَلَيْهِ.  
وَمَا اتَّفَقَ عَلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ فَهُوَ حَقٌّ جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ؛ فَإِنْ أَمْتَهَ وَلَلَّهُ  
الْحَمْدُ لَا يَجْتَمِعُ عَلَى ضَلَالٍ كَمَا أَخْبَرَهُ فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهَ  
أَجَارَكُمْ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّكُمْ أَنْ تَجْتَمِعُوا عَلَى ضَلَالٍ». وَمَا تَنَازَعُوا  
فِيهِ رَدُوهُ إِلَى الْكِتَابِ وَالسِّنَّةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا  
أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمُ الْأَمْرُ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ  
فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ  
خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا». كَمَا كَانَ السَّلْفُ يَفْعَلُونَ ؛ فَقَدْ يَكُونُ عِنْدَ  
هَذَا حَدِيثٌ سَمِعَهُ أَوْ مَعْنَى فَهِمَهُ خَفِيَ عَلَى الْآخِرِ ، وَالْآخِرُ مَأْجُورٌ

على اجتِهادِه أَيْضًا . وَلَا إِثْمٌ عَلَيْهِ فِيمَا خَفِيَ عَلَيْهِ بَعْدَ اجتِهادِه ؛ كَمَا فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : «إِذَا اجْتَهَدَ الْحَاكِمُ فَأَصَابَ فَلَهُ أَجْرٌ وَإِذَا اجْتَهَدَ فَأَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ» . وَلَوْ صَلِيَ أَرْبَعَةُ أَنْفُسٍ إِلَى أَرْبَعِ جِهَاتٍ إِذَا أَغْيَمَ السَّمَاءَ كُلُّ بِاجْتِهادِه فَكُلُّهُمْ مَطِيعٌ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَ وَتَبَرَّأَ ذِمْتَهُ ، لِكِنَّ الَّذِي أَصَابَ جِهَةَ الْكَعْبَةِ وَاحِدٌ وَلِهِ أَجْرٌ . وَقَدْ قَالَ تَعَالَى : «وَدَاؤُدُّ وَسُلَيْمَانٌ إِذْ يَحْكُمُانَ فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتِ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُلُّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ » ﴿فَفَهَمُنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلُّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا» فَأَتَيْنَاهُمْ عَلَى النَّبِيِّنَ جَمِيعًا مَعَ أَنَّهُ خَصَّ أَحَدَهُمْ بِفَهْمِ تِلْكَ الْحُكْمَةِ ، وَالدِّينِ كُلُّهُ مَأْخُوذٌ عَنِ الرَّسُولِ ﷺ لَيْسَ لِأَحَدٍ بَعْدِهِ أَنْ يَغْيِرَ مِنْ دِينِهِ شَيْئًا ، هَذَا دِينُ الْمُسْلِمِينَ ؛ بِخِلَافِ النَّصَارَى ؛ فَإِنَّهُمْ يَجُوزُونَ لِعِلْمَائِهِمْ وَعِبَادِهِمْ أَنْ يَشْرِعُوا شَرْعًا يَخَالِفُ شَرْعَ اللَّهِ قَالَ تَعَالَى : «أَتَخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرِيمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَيْهِمْ لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ» ﴿قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : إِنَّهُمْ أَحَلُوا لَهُمُ الْحَرَامَ فَأَطَاعُوهُمْ وَحَرَمُوا عَلَيْهِمُ الْحَلَالَ فَأَطَاعُوهُمْ فَكَانَتْ تِلْكَ عِبَادَتُهُمْ إِيَّاهُمْ» . وَلِهَذَا كَانَ أَئِمَّةُ الْمُسْلِمِينَ لَا يَتَكَلَّمُونَ فِي شَيْءٍ أَنَّهُ عِبَادَةٌ وَطَاعَةٌ وَقُرْبَةٌ إِلَّا بِدَلِيلٍ شَرِعيٍّ وَاتِّبَاعٍ لِمَنْ قَبْلَهُمْ ؛ لَا يَتَكَلَّمُونَ فِي الدِّينِ بِلَا عِلْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ حَرَمَ ذَلِكَ بِقُولِهِ تَعَالَى : «قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِلَاثَمُ وَالْبَعْيَ بَعْيَرُ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ» .

وَقَدْ اتَّفَقَ أَئِمَّةُ الدِّينِ عَلَى أَنَّهُ يَشْرِعُ السَّفَرَ إِلَى الْمَسَاجِدِ الْثَلَاثَةِ : الْمَسَاجِدُ الْحَرَامُ وَمَسَاجِدُ الرَّسُولِ ﷺ وَالْمَسَاجِدُ الْأَقْصَى ؛ بِخِلَافِ غَيْرِ

هذِهِ الْثَلَاثَةُ؛ لِأَنَّ فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدٍ: الْمَسَجِدُ الْحَرَامُ وَمَسْجِدِي هَذَا وَالْمَسْجِدُ الْأَقْصَى».»

وتنازع المُسْلِمُونَ فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَقَالَ طَائِفَةٌ مِّنَ السَّلْفِ : إِنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ مَنْهِيٌّ عَنْهُ لَمْ يَنْسَخْ ؛ فَإِنَّ أَحَادِيثَ النَّسْخِ لَمْ يَرُوْهَا الْبَخَارِيُّ وَلَمْ تَشْتَهِرْ ، وَلَا ذَكْرَ الْبَخَارِيِّ فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ ، احْتَجَ بِحَدِيثِ الْمَرْأَةِ الَّتِي بَكَتْ عِنْدَ الْقَبْرِ وَنَقْلُ ابْنِ بَطَالٍ عَنِ الشَّعْبِيِّ أَنَّهُ قَالَ: لَوْلَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَنْهَا فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ لَزَرَتْ قَبْرَ ابْنِي . وَقَالَ النَّخْعَنِيُّ: كَانُوا يَكْرَهُونَ زِيَارَةَ الْقُبُورِ . وَعَنِ ابْنِ سِيرِينَ مِثْلِهِ قَالَ ابْنُ بَطَالٍ: وَقَدْ سُئِلَ مَالِكُ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَقَالَ: قَدْ كَانَ نَهِيًّا عَنْهَا عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ أَذِنَ فِيهَا ، فَلَوْ فَعَلَ ذَلِكَ إِنْسَانٌ وَلَمْ يَقُلْ إِلَّا خَيْرًا لَمْ أَرِ بِذَلِكَ بَأْسًا وَلَيْسَ مِنْ عَمَلِ النَّاسِ . وَرَوِيَ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يُضَعِّفُ زِيَارَتَهَا.

وَكَانَ النَّبِيُّ أَنَّهُ قَدْ نَهَى أَوْلَى عَنِ زِيَارَةِ الْقُبُورِ بِاتْفَاقِ الْعُلَمَاءِ فَقِيلَ: لِأَنَّ ذَلِكَ يَفْضِي إِلَى الشَّرِكَةِ . وَقِيلَ: لِأَجْلِ الْنِيَاحَةِ عِنْهَا . وَقِيلَ لِأَنَّهُمْ كَانُوا يَتَفَاخِرُونَ بِهَا . وَقَدْ ذَكَرَ طَائِفَةٌ مِّنَ الْعُلَمَاءِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «الْهَاكُمُ الشَّكَاثُ»، «حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ» أَنَّهُمْ كَانُوا يَتَكَاثِرُونَ بِقُبُورِ الْمَوْتَى . وَمِنْ ذَكْرِهِ ابْنِ عَطِيَّةِ فِي تَفْسِيرِهِ قَالَ: وَهَذَا تَأْنِيبٌ عَلَى الْإِكْثَارِ مِنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ أَيْ حَتَّى جَعَلْتُمْ أَشْغَالَكُمُ الْقَاطِعَةَ لَكُمْ عَنِ الْعِبَادَةِ وَالْعِلْمِ زِيَارَةَ الْقُبُورِ تَكْثُرًا بِمِنْ سَلْفِ إِشَادَةِ بَدِيكَرِهِ . ثُمَّ قَالَ النَّبِيُّ أَنَّهُ: «كُنْتَ نَهِيَّكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَرُوْرُوهَا وَلَا تَقُولُوا هُجْرًا»؛ فَكَانَ نَهِيَّهُ فِي مَعْنَى الْآيَةِ ، ثُمَّ أَبَاحَ

الزيارة بعد لِمَعْنَى الاتِّعاظِ لَا لِمَعْنَى المباهَاةِ والتفاخرِ وتسليمهَا بالحِجَارةِ الرخَامِ وتلوينِها سرفاً وبنيانِ النواوِيسِ علَيْها . هُذَا لفظ ابنِ عطيةِ.

والمقصود أَنَّ الْعُلَمَاءَ مُتَفَقُونَ عَلَى أَنَّهُ كَانَ نَهْيٌ عَنِ زِيَارَةِ الْقَبُورِ، وَنَهْيٌ عَنِ الْإِنْتِبَاذِ فِي الدِّبَاءِ وَالْحَنْتَمِ وَالْمَزْفَتِ وَالْمَقِيرِ.

وَاحْتَلَفُوا هَلْ نَسْخَ ذَلِكَ؟ فَقَالَتْ طَائِفَةٌ: لَمْ يَنْسَخْ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ أَحَادِيثَ النَّسْخِ لَيْسَتْ مَشْهُورَةً ، وَلِهَذَا لَمْ يَخْرُجْ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْبَخَارِيِّ مَا فِيهِ نَسْخٌ عَامٌ . وَقَالَ الْآخَرُونَ: بَلْ نَسْخَ ذَلِكَ . ثُمَّ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِّنْهُمْ: إِنَّمَا نَسْخَ إِلَى الإِبَاحةِ فِي زِيَارَةِ الْقَبُورِ مِبَاحَةٌ لَا مُسْتَحْبَةٌ . وَهَذَا قَوْلٌ فِي مَذْهَبِ مَالِكٍ وَأَحْمَدَ . قَالُوا: لِأَنَّ صِيغَةَ افْعَلِ بَعْدِ الْحَظْرَ إِنَّمَا تَفِيدُ الإِبَاحةَ . كَمَا قَالَ ﷺ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيحِ: «كُنْتَ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقَبُورِ فَزُورُوهَا وَكُنْتَ نَهَيْتُكُمْ عَنْ الْإِنْتِبَاذِ فِي الْأَوْعِيَةِ فَاتَّبِعُوهَا وَلَا تَشْرِبُوا مُسْكِرًا» وَرَوِيَ «فَزُورُوهَا وَلَا تَقُولُوا هُجْرًا». وَهَذَا يَدْلِيلٌ عَلَى أَنَّ النَّهْيَ كَانَ لِمَا كَانَ يَقَالُ عَنْهَا مِنَ الْأَقْوَالِ الْمُنْكَرَةِ سَدًا لِلِّذِرْعِيَّةِ كَالنَّهْيِ عَنِ الْإِنْتِبَاذِ فِي الْأَوْعِيَةِ أَوْ لَا لِأَنَّ الشِّدَّةَ الْمَطْرَبَةَ تَدِيبُ فِيهَا وَلَا يَدْرِي بِذَلِكَ فَيَشْرُبُ الشَّارِبَ الْخَمْرَ وَهُوَ لَا يَدْرِي . وَقَالَ الْأَكْثَرُونَ: زِيَارَةُ قَبُورِ الْمُؤْمِنِينَ مُسْتَحْبَةٌ لِلدُّعَاءِ لِلْمَوْتَى مَعَ السَّلَامِ عَلَيْهِمْ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْرُجُ إِلَى الْبَيْعِ فَيَدْعُو لَهُمْ ، وَكَمَا ثَبَّتْ عَنْهُ ﷺ فِي الصَّحِيحِيْنِ: أَنَّهُ خَرَجَ إِلَى شُهَدَاءِ أُحُدٍ فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَوْتَى كَالْمُوْدَعِ لِلأَحْيَاءِ وَالْأَمْوَاتِ ، وَثَبَّتْ عَنْهُ ﷺ فِي الصَّحِيحِ أَنَّهُ كَانَ يُعْلَمُ أَصْحَابَهُ إِذَا زَارُوا الْقَبُورَ أَنَّهُمْ يَقُولُوا: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ

الديار من المؤمنين ، وإنما إن شاء الله بكم لاحقون يرحم الله  
المستقدمين ممنا ومنكم والمستاخرين ، نسأل الله لنا ولهم  
الغافية ، اللهم لا تحرمنا أجرهم ولا تفتنا بعدهم وأغفر لنا

ولهم». وهذا في زيارة قبور المؤمنين ، وأما زيارة قبر الكافر  
فرخيص فيها لأجل تذكاري الآخرة ولا يجوز الاستغفار لهم ، وقد ثبت  
في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه زار قبر أم له فبكى وأبكى منْ  
حوله ، وقال : «استأذنت ربّي في أن أزور قبرها فأذن لي ،  
 واستأذنته في أن استغفر لها فلم يأذن لي ، فزورو القبور ، فإنها  
تذكّركم الآخرة ». والعلماء المتنازعون كلّ منهم يحتاج بدليل  
شرعىٰ ويكون عند بعضهم من العلم ما ليس عند الآخر - فإن  
العلماء ورثة الأنبياء - وقال تعالى : «وَدَاؤُدْ وَسُلَيْمَانْ إِذْ يَحْكُمَا  
فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُلُّا لِحْكُمِهِمْ شَاهِدِينَ  
فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانْ وَكُلُّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ». والأقوال الثلاثة

صحيحة باعتبار ، فإن الزيارة إذا تضمنت أمراً محظياً من شرك أو  
كذب أو ندب أو نياحة وقول هجر : فهي محرمة بالإجماع كزيارة  
المشركيين بالله والساخطين لحكم الله فإن هؤلاء زيارتهم محرمة . فإنه  
لا يقبل دين إلا دين الإسلام ; وهو الاستسلام لخلقه وأمره . فيسلم  
لما قدره وقضاءه ويسلم لما يأمر به ويحبه ، وهذا نفعه وندعوه إليه  
وذاك نسلمه ونتوكل فيه عليه ، ففترضي بالله ربّا وبالإسلام ديناً  
وبمحمد نبياً ، ونقول في صلاتنا : «إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ » مثل  
قوله تعالى : «فَاعْبُدْهُ وَتَوَكّلْ عَلَيْهِ » وقوله تعالى : «اسْتَعِينُوا بِالصَّابِرِ  
وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ » وقوله تعالى : «وَاقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِي

النَّهَارُ وَرَلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْهِنُ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرُى  
لِلذَّاكِرِينَ ﴿وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾ . والنوع  
الثاني: زيارة القبور لمجرد الحزن على الميت لقرابته أو صداقته  
فهذه مباحة كما يباح البكاء على الميت بلا ندب ولا نياحة. كما  
زار النبي صلى الله عليه وسلم قبر أمه فبكى وأبكى من حوله  
وقال: «زُورُوا الْقُبُورَ فِإِنَّهَا تُذَكِّرُ كُمُ الْآخِرَةَ»؛ فهذه الزيارة كان  
نهى عنها لما كانوا يفعلون من المنكر فلما عرفوا الإسلام أذن فيها  
لأن، فيها مصلحة وهو تذكر الموت. فكثير من الناس إذا رأى قريبه  
وهو مقبور ذكر الموت واستعد لآخرة وقد يحصل منه جزع  
فيتعارض الأمران. ونفس الحزن مباح؛ إن قصد به طاعة كان طاعه  
وإن عمل معصيه كان معصيه. وأما النوع الثالث: فهو زيارتها  
للدعاء لها كالصلاه على الجنازة ، فهذا هو المستحب الذي دلت  
السنة على استحباه؛ لأن النبي ﷺ فعله ، وكان يعلم أصحابه ما  
يقولون إذا زاروا القبور.

وأما زيارة قباء فيستحب لمن أتى المدينة أن يأتي قباء فيصلـي  
في مسجدها ، وكذلك يستحب له عند الجمهور أن يأتي البقعـ  
وشهداء أحدـ كما كان النبي ﷺ يفعل؛ فزيارة القبور للدعاء للميـ  
من جنس الصلاه على الجنائز يقصد فيها الدعاء لهم لا يقصد فيها  
أن يدعوه مخلوقـ من دون الله ، ولا يجوز أن تتخذ مساجـ ولا تقصد  
ليكون الدعـ عندها أو بها أفضل من الدعـ في المساجـ والبيوتـ.  
والصلاه على الجنائزـ أفضل باتفاق المسلمين من الدعـ للموتـ  
عـند قبورـهم، وهذا مشروعـ بل فرضـ على الكـفـاـية متواتـ متفـقـ عليهـ

بين المسلمين ، ولو جاء إنسانٌ إلى سرير الميتِ يدعوه مِن دونِ اللهِ ويستغيث به كَانَ هذَا شِرًّا مَحْرَماً يَأْجُمَاعَ الْمُسْلِمِينَ ، ولو ندبه وناح لكان أَيْضًا مَحْرَماً وَهُوَ دُونَ الْأَوَّلِ؛ فَمِنْ احْتِاجَ بِزِيَارَةِ النَّبِيِّ ﷺ لِأَهْلِ الْبَقِيعِ وَلِأَهْلِ أَحَدٍ عَلَى الزِّيَارَةِ التِّي يَفْعَلُهَا أَهْلُ الشِّرِّكِ وَأَهْلُ الْنِيَاحَةِ فَهُوَ أَعْظَمُ ضَلَالًا مِمَّنْ يَحْتَاجُ بِصَلَاتِهِ عَلَى الْجِنَازَةِ عَلَى أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَشْرُكَ بِالْمِيتِ وَيَدْعُى مِنْ دُونِ اللهِ وَيَنْدِبُ وَيَنْاحُ عَلَيْهِ ، - كَمَا يَفْعُلُ ذَلِكَ بَعْضُ النَّاسِ يَسْتَدِلُّ بِهَذَا الذِّي فَعَلَهُ الرَّسُولُ ﷺ - وَهُوَ عِبَادَةٌ لِلَّهِ وَطَاعَةٌ لَهُ يَثَابُ عَلَيْهِ الْفَاعِلُ وَيَنْتَفِعُ بِهِ الْمَدْعُوُ لَهُ وَيَرِضِي بِهِ الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ - عَلَى أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يَفْعُلَ مَا هُوَ شِرْكٌ بِاللهِ وَإِيذَاءِ لِلْمِيتِ وَظُلْمٌ مِنَ الْعَبْدِ لِنَفْسِهِ ، كَزِيَارَةِ الْمُشْرِكِينَ وَأَهْلِ الْجَزْعِ الَّذِينَ لَا يَخْلِصُونَ لِلَّهِ الدِّينَ وَلَا يَسْلِمُونَ لِمَا حُكِمَ بِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى؛ فَكُلُّ زِيَارَةٍ تَتَضَمَّنُ فِعْلًا مَا هُنَى عَنْهُ وَتَرْكًا مَا أَمْرَ بِهِ - كَالَّتِي تَتَضَمَّنُ الْجَزْعَ وَقُولَ الْحَجَرِ وَتَرْكَ الصِّيرِ أوَ تَتَضَمَّنُ الشِّرْكَ وَدُعَاءَ غَيْرِ اللهِ وَتَرْكَ إِخْلَاصِ الدِّينِ لِلَّهِ - فَهِيَ مِنْهِيَّ عَنْهَا ، وَهَذِهِ الثَّانِيَةُ أَعْظَمُ إِلَمًا مِنَ الْأُولَى.

وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَصْلِي إِلَيْهَا بَلْ وَلَا عِنْدَهَا بَلْ ذَلِكَ مِمَّا هُنَى عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: «لَا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ وَلَا تَجْلِسُوا عَلَيْهَا». رواه مسلمٌ في صحيحه ؛ فزيارة القبور على وجهين: وجْهٌ هُنَى عنه رسول الله ﷺ واتفق العلماء على أنه غير مشروع وهو أن تتخذها مساجد وتحتَّها وثناً وتحتَّها عِيدًا ، فلا يجوز أن تقصد للصلوة الشرعية ولا أن تعبد كما تعبد الأواثان ولا أن تتحذَّر عِيدًا يجتمع إليها في وقت معين كما يجتمع المسلمون في عرفة ومنى . وأما " إلَيْهَا فِي وَقْتٍ مَعِينٍ كَمَا يَجْتَمِعُ الْمُسْلِمُونَ فِي عَرْفَةِ وَمِنَى .

الزيارة الشرعية " فهي مستحبة عند الأكثرين . وقيل : مباحة . وقيل : كلها منهي عنها كما تقدم . والذى تدل عليه الأدلة الشرعية أن نحيل المطلق من كلام العلماء على المقيد ونفصّل الزيارة إلى ثلاثة أنواع : منهي عنه ومحب ومستحب وهو الصواب . قال مالك وغيره : لا نأتي إلا هذه الآثار : مسجد النبي ﷺ ومسجد قباء وأهل البقيع وأحد ؛ فإن النبي ﷺ لم يكن يقصد إلا هذين المساجدين وهاتين المقبرتين ، كان يصلّي يوم الجمعة في مسجده ويوم السبت يذهب إلى قباء كما في الصحيحين عن ابن عمر - رضي الله عنهما - أن النبي صلّى الله عليه وسلم كان يأتي قباء كل سبت راكباً وماشياً فيصلّي فيه ركعتين .

وأما أحاديث النهي فكثيرة مشهورة في الصحيحين وغيرهما كقوله ﷺ «**لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَئْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ**». قالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : وَلَوْلَا ذَلِكَ لَأَبْرَزَ قَبْرَهُ وَلَكِنْ خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِداً . رواه البخاري ومسلم . وفي صحيح مسلم أنه ﷺ قال قبل أن يموت بخمس : «**إِنَّ مَنْ كَانَ فَبِكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ**». وفي الصحيحين عن عائشة وابن عباس رضي الله عنهم قالوا : لَمَّا نَزَلَ بِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَفْقٌ يَطْرَحُ خَمِيصَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ إِذَا اغْتَمَ كَشَفَهَا فَقَالَ وَهُوَ كَذِلِكَ : «**لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَئْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ**». يحذر ما صنعوا . وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال : «**قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ**

**أَبْيَائِهِمْ مَسَاجِدَ** ». وفي لفظٍ: «**لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى** أَتَخْدِلُوا قُبُورَ أَبْيَائِهِمْ مَسَاجِدَ». وفي الصحيحين عن عائشة أنَّ أمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَاهَا بِأَرْضِ الْحَجَّةِ فِيهَا تَصَاوِيرَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ أُولَئِكَ إِذَا كَانُوا فِيهِمْ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَا تَبَوَّأُوا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا وَصَوَرًا فِيهِ تِلْكَ التَّصَاوِيرِ أُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ». وَعَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ صَاحِبَةُ الْحَجَّرِ النَّبُوِيِّ قَدْ رُوِيَتْ أَحَادِيثٌ هَذَا الْبَابُ مَعَ مُشارِكَةِ غَيْرِهَا مِنَ الصَّحَّابَةِ كَابِنِ عَبَاسٍ وَأَبِي هُرَيْرَةَ وَجَنْدَبَ وَابْنِ مُسْعُودٍ وَغَيْرِهِمْ. وَقَدْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا رَوَاهُ ابْنُ مُسْعُودٍ: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ ثُدِرَ كُلُّهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ ». رَوَاهُ أَبُو حَاتِمٍ فِي صَحِيحِهِ وَالإِمامُ أَحْمَدُ فِي مَسْنَدِهِ. وَفِي سِنَنِ أَبِي دَاوُدَ عَنْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «**لَا تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيدًا وَصَلُّوا عَلَى حَيْثُمَا كُنْتُمْ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُنِي** ». وَفِي مَوْطِأِ مَالِكٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «**اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَا يُعْبَدُ اشْتَدَّ غَصَبُ اللَّهِ عَلَى قَوْمٍ أَتَّخَذُوا قُبُورَ أَبْيَائِهِمْ مَسَاجِدَ** ». وَفِي سِنَنِ سَعِيدِ بْنِ مُنْصُورٍ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ حَسَنَ بْنَ حَسِينَ بْنَ عَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ - أَحَدِ الْأَشْرَافِ الْحَسَنِيِّينَ بْلَأْجَلِهِمْ قَدْرًا فِي عَصْرِ تَابِعِيِّ التَّابِعِينَ فِي خِلَافَةِ الْمُنْصُورِ وَغَيْرِهِ - رَأَى رَجُلًا يَكْثُرُ الْاِخْتِلَافُ إِلَى قَبْرِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا هَذَا إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «**لَا تَتَّخِذُوا قَبْرِي عِيدًا وَصَلُّوا عَلَى حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُنِي** ». فَمَا أَنْتُ وَرَجُلٌ بِالْأَنْدَلُسِ إِلَّا سُوَاءً. فَلَمَّا أَرَادَ الْأَئِمَّةَ اِتِّبَاعَ سَنَتِهِ فِي زِيَارَةِ قَبْرِهِ الْمَكْرُمِ وَالسَّلَامِ عَلَيْهِ طَلَبُوا مَا يَعْتَمِدُونَ

عليه من سنته. فاعتمد الإمام أحمد على الحديث الذي في السنن عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مَا مِنْ أَحَدٍ يُسْلِمُ عَلَيَّ إِلَّا رَدَ اللَّهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ». وعن أحمد أحد ذلك أبو داود فلم يذكر في زيارة قبره المكرم غير هذا الحديث، وترجم عليه "باب زيارة القبر" مع أن دلالة الحديث على المقصود فيها نزاعٌ وتفصيلٌ؛ فإنه لا يدل على كل ما تسميه الناس "زيارة" باتفاق المسلمين. ويبقى الكلام المذكور فيه: هل هو السلام عند القبر كما كان من دخل على عائشة رضي الله عنها يسلم عليه؟ أو يتناول هذا والسلام عليه من خارج الحجرة؟ فالذين استدلوا به جعلوه متناولاً لهذا وهذا، وهو غاية ما كان عندهم في هذا الباب عنه ﷺ، وهو ﷺ يسمع السلام من القريب وتبلغه الملائكة الصلاة، والسلام عليه من بعيد كما في النسائي عنه ﷺ أنه قال: «إِنَّ اللَّهَ مَلَائِكَةَ سَيَّاحِينَ يُبَلِّغُونِي عَنْ أُمَّتِي السَّلَامَ». وفي السنن عن أوس بن أوس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «أَكْثُرُوا عَلَيَّ مِنِ الصَّلَاةِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَلَيْلَةَ الْجُمُعَةِ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَيَّ». قالوا: وَكَيْفَ تُعَرَّضُ صَلَاتُنَا عَلَيْكَ وَقَدْ أَرْمَتْ؟ فقال: إنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ لُحُومَ الْأَنْبِيَاءِ». صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً. وذكر مالك في موطئه أن عبد الله بن عمر كان يأتي فيقول: السلام عليك يا رسول الله السلام عليك يا أبي بكر السلام عليك يا أبا ثم ينصرف. وفي رواية: كان إذا قدم من سفر رواه معمراً عن نافع عنه. وعلى هذا اعتمد مالك رحمة الله فيما يفعل عند الحجرة؛ إذ لم يكن عنده إلا أثر ابن عمر رضي

وأما السفر إلى قبور الأنبياء والصالحين فهذا لم يكن موجوداً في الإسلام في زمان مالك وإنما حدث هذا بعد القرن الثلاثة؛ قرن الصحابة والتابعين وتابعיהם؛ فأما هذه القرون التي أثني عليها رسول الله ﷺ فلم يكن هذا ظاهراً فيها ولكن بعدها ظهر الإفك والشirk، ولهذا لما سأله مالك عن رجل نذر أن يأتي قبر النبي ﷺ. فقال: إن كان أراد المسجد فليأته وليصل فيه وإن كان أراد القبر فلا يفعل للحديث الذي جاء «لَا تُعْمَلُ الْمَطَيُّ إِلَّا إِلَى

ثلاثة مساجد». وكذلك من يزور قبور الأنبياء والصالحين ليدعوهم أو يطلب منهم الدعاء أو يقصد الدعاء عندهم لكونه أقرب إجابة في ظنه، فهذا لم يكن يعرف على عهد مالك لا عند قبر النبي ﷺ ولا غيره. وإذا كان مالك رحمة الله يكره أن يطيل الرجل الوقوف عنده للدعاء، فكيف بمن لا يقصد لا السلام عليه ولا الدعاء له وإنما يقصد دعاءه وطلب حوائجه منه ويرفع صوته عنده فيؤذي الرسول ويشرك بالله ويظلم نفسه ، ولم يعتمد الأئمة؛ لا الأربعة ولا غير الأربعة على شيء من الأحاديث التي يرويها بعض الناس في ذلك. مثل ما يروون أنه قال: «من زارني في مماتي فكانما زارني في حياتي» ومن قوله: «من زارني وزار أبي في عام واحد ضمنت له على الله الجنة» ونحو ذلك ؛ فإن هذا لم يروه أحد من أئمة المسلمين ولم يعتمد عليها ، ولم يروها إلا

أهل الصِّحَاحِ وَلَا أهلِ السُّنْنِ الَّتِي يعتمدُ عَلَيْهَا كَأبِي داودَ وَالنَّسَائِيُّ؛ لِأَنَّهَا ضَعِيفَةٌ بَلْ مُوضِوعَةٌ كَمَا قَدْ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ الْكَلَامُ عَلَيْهَا.

وَمَنْ زَارَهُ فِي حَيَاتِهِ ﷺ كَانَ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ إِلَيْهِ وَالْوَاحِدِ بَعْدِهِمْ لَوْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحَدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مَدْ أَحَدِهِمْ وَلَا نصِيفَهُ ، وَهُوَ إِذَا أَتَى بِالْفِرَائِضِ لَا يَكُونُ مِثْلَ الصَّحَابَةِ ، فَكَيْفَ يَكُونُ مِثْلَهُمْ بِالنِّوَافِلِ أَوْ بِمَا لَيْسَ بِقَرْبَةٍ أَوْ بِمَا هُوَ مُنْهَىٰ عَنْهُ. وَكَرِهَ مَالِكُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْ يَقُولَ الْقَائِلُ: زَرْتَ قَبْرَ النَّبِيِّ ﷺ؛ كَرِهَ هَذَا الْفَظُّ لِأَنَّ السُّنْنَةَ لَمْ تَأْتِ بِهِ فِي قَبْرِهِ. وَقَدْ ذَكَرُوا فِي تَعْلِيلِ ذَلِكَ وَجْوهًا ، وَرَخْصَ غَيْرِهِ فِي هَذَا الْفَظِّ لِلْأَحَادِيثِ الْعَامَةِ فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ. وَمَالِكُ يَسْتَحِبُّ مَا يَسْتَحِبُّهُ سَائِرُ الْعُلَمَاءِ مِنَ السَّفَرِ إِلَى الْمَدِينَةِ وَالصَّلَاةِ فِي مَسْجِدِهِ وَكَذِلِكَ السَّلَامُ عَلَيْهِ وَعَلَى صَاحِبِيهِ عِنْدِ قُبُورِهِمْ اِتِّبَاعًا لِابنِ عَمِّهِ ، وَمَالِكُ مِنْ أَعْلَمِ النَّاسِ بِهَذَا؛ لِأَنَّهُ قَدْ رَأَى التَّابِعِينَ الَّذِينَ رَأَوْا الصَّحَابَةَ بِالْمَدِينَةِ ، وَلِهَذَا كَانَ يَسْتَحِبُّ اِتِّبَاعَ السَّلَفِ فِي ذَلِكَ، وَيَكْرِهُ أَنْ يَتَدَرَّعَ أَحَدٌ هُنَاكَ بِدُعَةٍ. فَكَرِهَ أَنْ يَطِيلَ الرَّجُلُ الْقِيَامَ وَالدُّعَاءَ عِنْدِ قَبْرِ النَّبِيِّ ﷺ؛ لِأَنَّ الصَّحَابَةَ رِضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ذَلِكَ ، وَكَرِهَ مَالِكُ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ كُلَّمَا دَخَلُوا إِنْسَانُ الْمَسْجَدِ أَنْ يَأْتِيَ قَبْرَ النَّبِيِّ ﷺ؛ لِأَنَّ السَّلَفَ لَمْ يَكُونُوا يَفْعَلُونَ ذَلِكَ. قَالَ مَالِكُ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ: وَلَنْ يَصْلِحَّ أَخْرِ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِلَّا مَا أَصْلَحَ أُولَاهَا. بَلْ كَانُوا يَأْتُونَ إِلَى مَسْجِدِهِ فَيَصْلُوْنَ فِيهِ خَلْفَ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِيقِ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ ؟ فَإِنْ هُؤُلَاءِ الْأَرْبَعَةِ صَلَوَا أَئِمَّةً فِي مَسْجِدِهِ وَالْمُسْلِمُونَ يَصْلُوْنَ خَلْفَهُمْ

كما كانوا يصلون خلفه ، وهم يقولون في الصلاة: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته. كما كانوا يقولون ذلك في حياته ، ثم إذا قضوا الصلاة قعدوا أو خرروا ، ولم يكونوا يأتون القبر للسلام لعلهم بأن الصلاة والسلام عليه في الصلاة أكمل وأفضل ، وهي المشروعة.

وأما دخولهم عند قبره للصلاة والسلام عليه هناك أو الصلاة والدعاء فإنه لم يشرعه لهم؛ بل نهاهم وقال: «**لَا تَسْخِدُوا قَبْرِي عِيدًا وَصَلُّوا عَلَيَّ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ؛ فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ تَبْلُغُنِي**»؛ فيبين أن الصلاة تصل إلى من البعيد وكذاك السلام ، ومن صلى عليه مرةً صلى الله عليه بها عشرًا ، ومن سلم عليه مرةً سلم الله عليه عشرًا ، كما قد جاء في بعض الأحاديث. وتخصيص الحجرة بالصلاه والسلام جعل لها عيداً وهو قد نهاهم عن ذلك ونهاهم أن يتخدوا قبره أو قبر غيره مسجدًا ، ولعن من فعل ذلك ليحذرها أن يصيدهم مثل ما أصاب غيرهم من اللعنة. وكان أصحابه خير القرون ، وهم أعلم الأمة بسننها وأطوع الأمه لامرها، وكانوا إذا دخلوا إلى مسجده لا يذهب أحد منهم إلى قبره لا من داخل الحجرة ولا من خارجها.

وكانت الحجرة في زمانهم يدخل إليها من الباب إذ كانت عائشة رضي الله عنها فيها ، وبعد ذلك إلى أن بني الحائط الآخر ، وهم مع ذلك التمكّن من الوصول إلى قبره لا يدخلون إليه؛ لا إسلام ولا لصلاة عليه ولا لدعاء لأنفسهم ولا لسؤال عن حديث أو علم ، ولا كان الشيطان يطمع فيهم حتى يسمعهم كلامًا أو سلامًا، فيظنون أنه هو كلمتهم وأفتابهم وبين لهم الأحاديث أو أنه

قد رد عليهم السلام بصوتٍ يسمع من خارجٍ كما طمع الشيطان في غيرهم فأضلهم عند قبره وقبر غيره ، حتى ظنوا أن صاحب القبر يحدُّثهم ويقتلونهم ويأمرهم وينهاهم في الظاهر ، وأنه يخرج من القبر ويرونه خارجاً من القبر ويظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت من القبر تكلّمهم وأن روح الميت تحسّد لهم فرأوها ، كما رأهم النبي ﷺ ليلة العراج يقظةً لا مناماً ؛ فإن الصحابة رضوان الله عليهم خير قرون هذه الأمة التي هي خير أمّة أخرّجت للناس ، وهم تلقوا الدين عن النبي ﷺ بلا واسطةٍ ؛ ففهموا من مقاصده ﷺ وعاينوا من أفعاله وسمعوا منه شفافاً ما لم يحصل لمن بعدهم .

وكذلك كان يستفيد بعضهم من بعض ما لم يحصل لمن بعدهم وهم قد فارقوا جميع أهل الأرض وعادوهم وهجروا جميع الطوائف وأديانهم وجالدوهم بأنفسهم وأموالهم ، قال ﷺ في الحديث الصحيح: «**لَا تَسْبُوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُكُمْ مِثْلَ أَحَدٍ ذَهَبَا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ**». وهذا قاله لخالد بن وليد لما تшاجر هو وعبد الرحمن بن عوف؛ لأن عبد الرحمن بن عوف كان من السابقين الأولين ، وهم الذين أنفقوا من قبل الفتح وقاتلوا وهو فتح الحدبية ، وخالد هو وعمرو بن العاص وعثمان بن طلحة أسلموا في مدة المدنة بعد الحدبية وقبل فتح مكة؛ فكانوا من المهاجرين التابعين لا من المهاجرين الأولين ، وأما الذين أسلموا عام فتح مكة فليسوا بمهاجرين فإنه لا هجرة بعد الفتح، بل كان الذين أسلموا من أهل مكة يقال لهم الطلقاء لأن النبي ﷺ أطلقهم بعد الاستيلاء عليهم عنوةً كما يطلق الأسير ،

والذِّينَ بَايْعُوهُ تَحْتَ الشَّجَرَةِ هُمْ وَمَنْ كَانَ مِنْ مَهَاجِرَةِ الْحَبْشَةِ هُمْ السَّابِقُونَ الْأَوْلَوْنَ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ . وَفِي الصَّحِيحِ عَنْ جَابِرِ  
بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَّةِ: «أَنْتُمْ خَيْرُ أَهْلِ الْأَرْضِ» . وَكَنَا أَلْفًا  
وَأَرْبَعِمِائَةٍ . وَلِهَذَا لَمْ يَطْمَعُ الشَّيْطَانُ أَنْ يَنْالَ مِنْهُمْ مِنَ الْإِضَالَلِ  
وَالْإِغْوَاءِ مَا نَالَهُ مِنْ بَعْدِهِمْ فَلَمْ يَكُنْ فِيهِمْ مَنْ يَتَعَمَّدُ الْكَذِبَ عَلَى  
النَّبِيِّ ﷺ وَإِنْ كَانَ لَهُ أَعْمَالٌ غَيْرُ ذَلِكَ قَدْ تَنَكَّرَ عَلَيْهِ . وَلَمْ يَكُنْ فِيهِمْ  
أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الْبِدَعِ الْمُشَهُورَةِ: كَالْخَوَارِجِ وَالرَّوَافِضِ وَالْقَدْرِيَّةِ  
وَالْمَرْجِيَّةِ وَالْجَهَمِيَّةِ؛ بَلْ كُلُّ هُؤُلَاءِ إِنَّمَا حَدَثُوا فِيمَنْ بَعْدِهِمْ، وَلَمْ يَكُنْ  
فِيهِمْ مِنْ طَمْعِ الشَّيْطَانِ أَنْ يَتَرَاءَى لَهُ فِي صُورَةِ بَشَرٍ وَيَقُولُ: أَنَا  
الْخَضِيرُ . أَوْ أَنَا إِبْرَاهِيمُ . أَوْ مُوسَى . أَوْ عِيسَى . أَوْ الْمَسِيحُ . أَوْ أَنْ  
يَكْلِمَهُ عِنْدَ قَبْرٍ حَتَّى يَظْنَ أَنَّ صَاحِبَ الْقَبْرِ كَلْمَهُ؛ بَلْ هَذَا إِنَّمَا نَالَهُ  
فِيمَنْ بَعْدِهِمْ . وَنَالَهُ أَيْضًا مِنَ النَّصَارَى حِيثُ أَتَاهُمْ بَعْدَ الصَّلْبِ  
وَقَالُوا: أَنَا هُوَ الْمَسِيحُ . وَهَذِهِ مَوَاضِعُ الْمَسَامِيرِ - وَلَا يَقُولُ: أَنَا  
شَيْطَانٌ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَكُونُ جَسْدًا - أَوْ كَمَا قَالَ . وَهَذَا هُوَ  
الَّذِي اعْتَمَدَ عَلَيْهِ النَّصَارَى فِي أَنَّهُ صَلِيبٌ؛ لَا فِي مَشَاهِدِهِ؛ فَإِنَّ  
أَحَدًا مِنْهُمْ لَمْ يَشَاهِدِ الصَّلْبَ وَإِنَّمَا حَضَرَهُ بَعْضُ الْيَهُودُ وَعَلِمُوا  
الْمَصْلُوبَ وَهُمْ يَعْتَقِدُونَ أَنَّهُ الْمَسِيحُ . وَلِهَذَا جَعَلَهُ اللَّهُ مِنْ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ  
لَمْ يَكُونُوا صَلِيبُوهُ؛ لِكِنَّهُمْ قَصَدُوا هَذَا الْفِعْلُ وَفَرَحُوا بِهِ قَالَ تَعَالَى:  
**«وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهْتَانًا عَظِيمًا** ﴿١﴾ **«وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا**  
**الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شَبَّهُ**  
**لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتَّبَاعُ**

**الظَّنُّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا** ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ﴾ . وبسط هذا له موضع آخر.

والمقصود أن الصحابة رضوان الله عليهم لم يطمع الشيطان أن يضلهم كما أضل غيرهم من أهل البدع الذين تأولوا القرآن على غير تأويله ، أو جهلوه السنة أو رأوا وسمعوا أموراً من الخوارق فظنواها من حنس آيات الأنبياء والصالحين وكانت من أفعال الشياطين ، كما أضل النصارى وأهل البدع بمثل ذلك ؛ فهم يتبعون المتشابه ويدعون الحكم ، وكذلك يتمسكون بالمشابه من الحجج العقلية والحسية فيسمع ويرى أموراً فيظن أنه رحمني ؟ وإنما هو شيطاني ، ويدعون البين الحق الذي لا إجمال فيه . وكذلك لم يطمع الشيطان أن يتمثل في صورته ويغتث من استغاث به ، أو أن يحمل إليهم صوتاً يشبه صوته ؛ لأن الذين رأوه علِمُوا أن هذا شرك لا يحل ، ولهذا أيضاً لم يطمع فيهم أن يقول أحدُ مِنْهُم ل أصحابه: إذا كانت لكم حاجة فتعالوا إلى قبري واستغثوا بي . لا في حمایه ولا في ماته ، كما جرى مثل هذا لـكثير من المتأخرین . ولا طمع الشيطان أن يأتي أحدهم ويقول: أنا من رجال الغيب ، أو من الأوادِ الأربع ، أو السبعة ، أو الأربعين . أو يقول له: أنت منهم . إذ كان هذا عندهم من الباطل الذي لا حقيقة له ، ولا طمع الشيطان أن يأتي أحدهم فيقول: أنا رسول الله . أو يخاطبه عند القبر كما وقع لـكثير مِنْ بعدهم عند قبره وقبير غيره وعنده القبور ، كما يقع كثيرون من ذلك للمسرِكين وأهل الكتاب ؛ يرون بعد الموت من يعظِمونه من شيوخِهم ؛ فأهل الهند يرون من يعظِمونه من شيوخِهم

الكفارِ وغيرِهم ، والنصارى يرون من يعظِّمونه مِن الأنبياءِ والحوارِيين وغيرِهم ، والضلال من أهلِ القِبْلَةِ يرون من يعظِّمونه: إما النبي ﷺ وإما غيرِه مِن الأنبياءِ، يقطَّةً ويُخاطِبُهم ويُخاطِبُونَه ، وقد يستفتوهُ ويسألهُونَه عن أحادِيثِ فِي جِيَهِمْ. ومنهم من يخيلُ إِلَيْهِ أنَّ الحجرة قد انشقتَ وخرجَ مِنْهَا النَّبِيُّ ﷺ وعائقَهُ هو وصَاحِبَاهُ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يخيلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ رفعَ صوَتَهُ بِالسَّلَامِ حَتَّى وَصَلَّى مَسِيرَةً أَيَّامٍ وَإِلَى مَكَانٍ بَعِيدٍ ، وَهَذَا وَأَمْثَالُهُ أَعْرَفُ مِمَّنْ وَقَعَ لَهُ هَذَا وَأَشَبَاهُه عدداً كَثِيرًا ، وقد حدثَنِي بِمَا وَقَعَ لَهُ فِي ذَلِكَ وَبِمَا أَخْبَرَ بِهِ غَيْرُهُ مِن الصادِقِينَ مَنْ يَطْوِلُ هَذَا الْمَوْضِعَ بِذِكْرِهِمْ.

وَهَذَا مَوْجُودٌ عِنْدَ خَلْقٍ كَثِيرٍ كَمَا هُوَ مَوْجُودٌ عِنْدَ النَّصَارَى وَالْمُشْرِكِينَ؛ لَكِنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ يُكَذِّبُ بِهَذَا ، وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ إِذَا صَدَقَ بِهِ يُظْنَ أَنَّهُ مِنَ الْآيَاتِ الْإِلَهِيَّةِ ، وَأَنَّ الذِّي رَأَى ذَلِكَ رَأَهُ لِصَالَاحِهِ وَدِينِهِ ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ الشَّيْطَانِ وَأَنَّهُ بِحَسْبِ قِلَّةِ عِلْمٍ الرَّجُلِ يَضْلِلُهُ الشَّيْطَانُ ، وَمَنْ كَانَ أَقْلَى عِلْمًا قَالَ لَهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّهُ مُخَالِفٌ لِلشَّرِيعَةِ حَلَالًا ظَاهِرًا ، وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنْهَا لَا يَقُولُ لَهُ مَا يَعْلَمُ أَنَّهُ مُخَالِفٌ لِلشَّرِيعَةِ وَلَا مُفِيدًا فَائِدَةً فِي دِينِهِ؛ بَلْ يَضْلِلُهُ عَنْ بَعْضِ مَا كَانَ يَعْرِفُهُ؛ فَإِنَّ هَذَا فِعْلُ الشَّيَاطِينِ ، وَهُوَ وَإِنْ طَنَ أَنَّهُ قد استفَادَ شَيئًا، فَالذِّي خَسَرَهُ مِنْ دِينِهِ أَكْثَرُ ، وَلِهَذَا لَمْ يَقُلْ قَطُّ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَابَةِ أَنَّ الْخَضِيرَ أَتَاهُ وَلَا مُوسَى وَلَا عِيسَى وَلَا أَنَّهُ سَمِعَ رَدَّ النَّبِيِّ ﷺ عَلَيْهِ، وَابْنَ عَمْرَ كَانَ يَسْلِمُ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ وَلَمْ يَقُلْ قَطُّ إِنَّهُ يَسْمَعُ الرَّدَّ، وَكَذِلِكَ التَّابِعُونَ وَتَابِعُوهُمْ.

وإنما حدث هذا من بعض المؤخرين. وكذلك لم يكن أحد من الصحابة - رضوان الله عليهم - يأتيه فيسأله عند القبر عن بعض ما نازعوا فيه وأشكل عليهم من العلم؛ لا خلفاؤه الأربعة ولا غيرهم، مع أنهم أخص الناس به ﷺ، حتى ابنته فاطمة - رضي الله عنها - لم يطمع الشيطان أن يقول لها: اذهب إلى قبره فسليه هل يورث أم لا يورث. كما أنهم أيضاً لم يطمع الشيطان فيهم فيقول لهم: اطلبوا منه أن يدعوكم بالمطر لما أجدبوا. ولا قال: اطلبوا منه أن يستنصر لكم. ولا أن يستغفروكم كما كانوا في حياته يطلبون منه أن يستسقى لهم وأن يستنصر لهم ، فلم يطمع الشيطان فيهم بعد موته ﷺ أن يطلبوا منه ذلك ، ولا طمع بذلك في القرون الثلاثة ؛ وإنما ظهرت هذه الضلالات مِنْ قل عِلمِه بالتوحيد والسنّة فأضلَّه الشيطان كما أضل النصارى في أمورٍ لِقَلَةِ عِلْمِه بما جاء به المسيح ومن قبله مِنَ الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم.

وكذلك لم يطمع الشيطان أن يطير بأحدِهم في الهواء ولا أن يقطع به الأرض البعيدة في مدة قريبة ، كما يقع مثل هذا لـكثير من المؤخرين؛ لأن الأسفار التي كانوا يسافرونها كانت طاعات؛ كسفر الحج والعمرة والجهاد ، وهذه يثابون على كل خطوة يخطوها فيه ، وكلما بعده المسافة كان الأجر أعظم ؛ كالذى يخرج من بيته إلى المسجد فخطواته إحداها ترفع درجة والأخرى تخط خطيبة ، فلم يمكن الشيطان أن يفوّتهم ذلك الأجر ؛ بأن يحملهم في الهواء أو يؤزّهم في الأرض أَرَأً حتى يقطعوا المسافة بعيدة بسرعة ، وقد علموا أن النبي ﷺ إنما أسرى به الله عز وجل من المسجد الحرام إلى

المسجد الأقصى ليريه من آياته الكبرى ، وكان هذا من خصائصه ؛ فليس لمن بعده مثل هذا المراجـ، ولكن الشيطان يخـلـ إلـيـه مـعـارـيجـ شـيـطـانـيـةـ كـماـ خـيـلـهـاـ لـجـمـاعـةـ مـنـ الـمـاتـخـرـينـ.ـ وأـمـاـ قـطـعـ النـهـرـ الـكـبـيرـ بالـسـبـيرـ عـلـىـ المـاءـ فـهـذـاـ قـدـ يـحـتـاجـ إـلـيـهـ الـمـؤـمـنـونـ أـحـيـاـنـاـ مـثـلـ أـنـ لـ يـكـنـهـمـ الـعـبـورـ إـلـىـ الـعـدـوـ وـتـكـمـيلـ الـجـهـادـ إـلـاـ بـذـلـكـ ؛ـ فـلـهـذـاـ كـانـ اللـهـ يـكـرـمـ مـنـ اـحـتـاجـ إـلـىـ ذـلـكـ مـنـ الصـحـابـةـ وـالـتـابـعـينـ بـمـثـلـ ذـلـكـ ؛ـ كـماـ أـكـرمـ بـهـ الـعـلـاءـ بـنـ الـحـضـرـمـيـ وـأـصـحـابـهـ وـأـبـاـ مـسـلـمـ الـخـولـانـيـ وـأـصـحـابـهـ،ـ وـبـسـطـ هـذـاـ لـهـ مـوـضـعـ آـخـرـ غـيـرـ هـذـاـ الـكـتـابـ.

لـكـنـ المـقـصـودـ أـنـ يـعـرـفـ أـنـ الصـحـابـةـ خـيـرـ الـقـرـونـ وـأـفـضـلـ الـخـلـقـ بـعـدـ الـأـنـبـيـاءـ؛ـ فـمـاـ ظـهـرـ فـيـمـنـ بـعـدـهـ مـمـاـ يـظـنـ أـنـهـ فـضـيـلـةـ لـلـمـاتـخـرـينـ وـلـمـ تـكـنـ فـيـهـمـ فـإـنـهـاـ مـنـ الـشـيـطـانـ،ـ وـهـيـ نـقـيـصـةـ لـاـ فـضـيـلـةـ ؛ـ سـوـاءـ كـانـتـ مـنـ جـنـسـ الـعـلـومـ أـوـ مـنـ جـنـسـ الـعـبـادـاتـ أـوـ مـنـ جـنـسـ الـخـوارـقـ وـالـآـيـاتـ أـوـ مـنـ جـنـسـ السـيـاسـةـ وـالـمـلـكـ ؛ـ بـلـ خـيـرـ النـاسـ بـعـدـهـمـ أـتـبـعـهـمـ لـهـمـ.ـ قـالـ عـبـدـ اللـهـ بـنـ مـسـعـودـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ مـنـ كـانـ مـنـكـمـ مـسـتـنـاـ فـلـيـسـتـنـ بـمـنـ قـدـ مـاتـ ؛ـ فـإـنـ الـحـيـ لـاـ تـؤـمـنـ عـلـيـهـ الـفـتـنـةـ ؛ـ أـوـ لـئـكـ أـصـحـابـ مـحـمـدـ أـبـرـ هـذـهـ الـأـمـةـ قـلـوـبـاـ وـأـعـقـمـهـاـ عـلـمـاـ وـأـقـلـهـاـ تـكـلـفـاـ،ـ قـوـمـ اـخـتـارـهـمـ اللـهـ لـصـحـبـةـ نـبـيـهـ وـإـقـامـةـ دـيـنـهـ فـاعـرـفـواـ لـهـمـ حـقـهـمـ وـتـمـسـكـواـ بـهـدـيـهـمـ؛ـ فـإـنـهـمـ كـانـواـ عـلـىـ الـهـدـيـ الـمـسـتـقـيمـ.

وـبـسـطـ هـذـاـ لـهـ مـوـضـعـ آـخـرـ،ـ وـالـمـقـصـودـ هـنـاـ:ـ أـنـ الصـحـابـةـ رـضـوـانـ اللـهـ عـلـيـهـمـ تـرـكـوـاـ الـبـدـعـ الـمـتـعـلـقـةـ بـالـقـبـوـرـ كـقـبـرـهـ الـمـكـرـمـ وـقـبـرـ غـيـرـهـ؛ـ لـنـهـيـهـ ﷺ لـهـمـ عـنـ ذـلـكـ،ـ وـلـثـلاـ يـتـشـبـهـوـاـ بـأـهـلـ الـكـتـابـ الـذـيـنـ اـتـخـذـوـاـ قـبـوـرـ الـأـنـبـيـاءـ أوـثـانـاـ،ـ وـإـنـ كـانـ بـعـضـهـمـ يـأـتـيـ مـنـ خـارـجـ فـيـسـلـمـ

عليه إذا قدم من سفر كما كان ابن عمر يفعل؛ بل كانوا في حياته يسلمون عليه ثم يخرجون من المسجد لا يأتون إليه عند كل صلاة، وإذا جاء أحدهم يسلم عليه رد عليه النبي ﷺ السلام، وكذلك من يسلم عليه عند قبره رد عليه السلام، وكانوا يدخلون على عائشة، فكانوا يسلمون عليه كما كانوا يسلمون عليه في حياته، ويقول أحدهم: السلام على النبي ورحمة الله وبركاته. وقد جاء هذا عاماً في جميع قبور المؤمنين؛ مما من رجل يمر بغير الرجل كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا رد الله روحه عليه حتى يرد عليه السلام، فإذا كان رد السلام موجوداً في عموم المؤمنين فهو في أفضل الخلق أولى، وإذا سلم المسلم عليه في صلاته فإنه وإن لم يرد عليه لكن الله يسلم عليه عشرة، كما جاء في الحديث «من سلم على مرة سلم الله عليه عشرة». فالله يجزيه على هذا السلام أفضل مما يحصل بالردي، كما أنه من صلى الله عليه مرتين صلى الله عليه بها عشرة، وكان ابن عمر يسلم عليه ثم ينصرف؛ لا يقف لا لدعاء له ولا لنفسه. ولهذا كره مالك ما زاد على فعل ابن عمر؛ من وقوف له أو لنفسه؛ لأن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة، فكان بدعة محضة. قال مالك: لن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أوطها، مع أن فعل ابن عمر إذا لم يفعل مثله سائر الصحابة إنما يصلح للتسويف؛ كأمثال ذلك فيما فعله بعض الصحابة رضوان الله عليهم.

وأما القول بأن هذا الفعل مستحب أو منهي عنه أو مباح فلا يثبت إلا بدليل شرعي؛ فالوجوب والندب والإباحة والاستحباب والكرامة والتحريم لا يثبت شيء منها إلا بالأدلة الشرعية، والأدلة

الشرعية مرجعها كلها إلَيْهِ صلوَاتُ اللهِ وسلامُه عليهِ ؛ فالقرآن هو الذي بلغه ، والسنّة هو الذي علمها ، والإجماع بقوله عَرَفَ أَنَّهُ مَعْصُومٌ ، والقياس إنما يكون حجَّةً إِذَا عَلِمْنَا أَنَّ الفرعَ مِثْلُ الأصلِ وَأَنَّ عِلْمَ الْأَصْلِ فِي الْفَرْعِ ، وَقَدْ عَلِمْنَا أَنَّهُ ﴿لَا يَتَنَاقِضُ﴾ ؛ فَلَا يَحْكُمُ فِي الْمُتَمَاثِلِينَ بِحُكْمِيْنِ مُتَنَاقِضِيْنِ ، وَلَا يَحْكُمُ بِالْحُكْمِ لِعِلْمِ تَارَةٍ وَيَمْنَعُ أَخْرَى مَعَ وُجُودِ الْعِلْمِ إِلَّا لِاِخْتِصَاصِ إِحْدَى الصُّورَتَيْنِ بِمَا يَوْجِبُ التَّحْصِيصُ ؛ فَشَرْعُهُ هُوَ مَا شَرَعَهُ هُوَ ﴿كَلِيلٌ﴾ ، وَسَنَتُهُ مَا سَنَهَا هُوَ ؛ لَا يُضَافُ إِلَيْهِ قَوْلُ غَيْرِهِ وَفِعْلُهُ – وَإِنْ كَانَ مِنْ أَفْضَلِ النَّاسِ – إِذَا وَرَدَتْ سَنَتُهُ ؛ بَلْ وَلَا يُضَافُ إِلَيْهِ إِلَّا بِدِلْلَيْلٍ يَدُلُّ عَلَى الإِضَافَةِ ، وَلِهَذَا كَانَ الصَّحَابَةُ كَأَبِي بَكْرٍ وَعَمْرَ وَابْنِ مَسْعُودٍ يَقُولُونَ بِاِجْتِهادِهِمْ وَيَكُونُونَ مُصَبِّيْنَ مُوَافِقِيْنَ لِسَنَتِهِ ، لَكِنْ يَقُولُ أَحَدُهُمْ : أَقُولُ فِي هَذَا بِرَأِيِّي ، إِنْ يَكُنْ صَوَابًا فِيمَنِ اللَّهُ وَإِنْ كَانَ خَطَّا فِيمِنِي وَمِنَ الشَّيْطَانِ ، وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ بِرِيَانٍ مِنْهُ ؛ إِنْ كُلُّ مَا خَالَفَ سَنَتَهُ فَهُوَ شَرْعٌ مَنْسُوخٌ أَوْ مَبْدُلٌ ، لَكِنَّ الْمُجتَهِدُونَ وَإِنْ قَالُوا بِآرَائِهِمْ وَأَخْطُؤُوا فَلَهُمْ أَجْرٌ وَخَطْؤُهُمْ مَغْفُورٌ لَهُمْ .

وَكَانَ الصَّحَابَةُ إِذَا أَرَادُوا أَحَدَهُمْ أَنْ يَدْعُو لِنَفْسِهِ اسْتِقْبَلُ الْقِبْلَةَ وَدَعَا فِي مَسْجِدِهِ ، كَمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ فِي حَيَاتِهِ ، لَا يَقْصِدُونَ الدُّعَاءَ عِنْدَ الْحَجَّرَةِ وَلَا يَدْخُلُ أَحَدُهُمْ إِلَى الْقِبْرِ ، وَالسَّلَامُ عَلَيْهِ قَدْ شَرِعَ لِلْمُسْلِمِيْنَ فِي كُلِّ صَلَاةٍ وَشَرِعَ لِلْمُسْلِمِيْنَ إِذَا دَخَلُوا أَحَدَهُمُ الْمَسْجِدَ ؛ أَيِّ مَسْجِدٍ كَانَ ؛ فَالنَّوْعُ الْأَوَّلُ كُلِّ صَلَاةٍ يَقُولُ الْمُصْلِيَّ : السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ . ثُمَّ يَقُولُ : السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِيْنَ ؛ قَالَ النَّبِيُّ ﴿فَإِذَا قُلْتُمْ ذَلِكَ أَصَابَتْ﴾

كُلَّ عَبْدٍ صَالِحٍ لِلَّهِ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ». وقد شرع للمسلمين في كل صلاة أن يسلموا على النبي ﷺ خصوصاً وعلى عباد الله الصالحين من الملائكة والإنس والجinn عموماً. وفي الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كُنَّا نَقُولُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الصَّلَاةِ: السَّلَامُ عَلَى فُلَانٍ وَفُلَانٍ ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ إِذَا قَعَدَ أَحَدُكُمْ فِي الصَّلَاةِ فَلَيَقُولُ: «الثَّحَيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّ كَاثُرُهُ السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ »، وقد روی عنه التشهد بألفاظٍ أخر كما رواه مسلمٌ من حديث ابن عباس وكما كان ابن عمر يعلم الناس التشهد ، ورواه مسلمٌ من حديث أبي موسى لكن هو تشهد ابن مسعود ، ولكن لم يخرج البخاري إلا تشهد ابن مسعود وكل ذلك جائز ؟ فإن القرآن أنزل على سبعة أحرف فالتشهد أولى . والمقصود أنه ﷺ ذكر أن المصلي إذا قال: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أصابت كل عبد صالح لله في السماء والأرض . وهذا يتناول الملائكة وصالحي الإنس والجinn كما قال تعالى عنهم: ﴿وَآنَا مِنَ الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَادًا﴾.

والنوع الثاني: السلام عليه عند دخول المسجد ، كما في المسند والسنن عن فاطمة بنت رسول الله ﷺ ورضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلَيَقُولُ: بِسْمِ اللَّهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ

رَحْمَتِكَ. وَإِذَا خَرَجَ قَالَ: بِسْمِ اللَّهِ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ فَضْلِكَ». وقد روی مسلمٌ في صحيحه الدعاء عند دخول المسجد بأن يفتح له أبواب رحمته ، وعند خروجه يسأل الله من فضليه . وهذا الدعاء مؤكداً في دخول مسجد النبي ﷺ، ولهذا ذكره العلماء فيما صنفوه من المنساكي لمن أتى إلى مسجده ﷺ أن يقول ذلك؛ فكان السلام عليه مشروعاً عند دخول المسجد والخروج منه وفي نفس كل صلاة ، وهذا أفضل وأنفع من السلام عليه عند قبره وأدوم ، وهذا مصلحة محضة لا مفسدة فيها تخشى ؟ فيها يرضي الله ويوصل نفع ذلك إلى رسوله وإلى المؤمنين ، وهذا مشروع في كل صلاة وعند دخول المسجد والخروج منه؛ بخلاف السلام عند القبر ؛ مع أن قبره من حين دفنه لم يكن أحد من الدخول إليه لا لزيارة ولا لصلاة ولا لدعاء ولا غير ذلك ؛ ولكن كانت عائشة فيه لأنه بيتها ، وكانت ناجية عن القبور ؛ لأن القبور في مقدم الحجرة ، وكانت هي في مؤخر الحجرة، ولم يكن الصحابة يدخلون إلى هناك ، وكانت الحجرة على عهد الصحابة خارجة عن المسجد متصلة به ، وإنما أدخلت فيه في خلافة الوليد بن عبد الملك بن مروان بعد موت العادلة: ابن عمر وابن عباس وابن الزبير وابن عمرو ؟ بل بعد موت جميع الصحابة الذين كانوا بالمدينة ؛ فإن آخر من مات بها جابر بن عبد الله في بضع وسبعين سنة ، ووسع المسجد في بضع وثمانين سنة ، ولم يكن الصحابة يدخلون إلى عند القبر ولا يقفون عنده خارجاً مع أنهم يدخلون إلى مسجده ليلاً ونهاراً ، وقد قال ﷺ: «صَلَاةٌ فِي

مَسْجِدِي هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَلْفٍ صَلَاهُ فِيمَا سِوَاهُ مِنْ الْمَسَاجِدِ إِلَّا  
الْمَسَاجِدُ الْحَرَامُ ». وَقَالَ ﷺ «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ  
مَسَاجِدٍ: الْمَسَاجِدُ الْحَرَامٌ وَمَسْجِدِي هَذَا وَالْمَسَاجِدُ الْأَقْصَى »،  
وَكَانُوا يَقْدِمُونَ مِنَ الْأَسْفَارِ لِلْإِجْتِمَاعِ بِالخَلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ وَغَيْرِ ذَلِكِ  
فَيَصْلُونَ فِي مَسَاجِدِهِ وَيَسْلِمُونَ عَلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ وَعِنْدَ دُخُولِ  
الْمَسَاجِدِ وَالْخُروْجِ مِنْهُ، وَلَا يَأْتُونَ الْقَبْرَ إِذْ كَانَ هَذَا عِنْدَهُمْ مِمَّا لَمْ  
يَأْمُرُهُمْ بِهِ وَلَمْ يَنْهَا لَهُمْ؛ وَإِنَّمَا أَمْرُهُمْ وَسَنْ لَهُمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَيْهِ  
فِي الصَّلَاةِ وَعِنْدَ دُخُولِهِمُ الْمَسَاجِدِ وَغَيْرِ ذَلِكِ، وَلَكِنَّ ابْنَ عُمَرَ كَانَ  
يَأْتِيهِ فَيَسْلِمُ عَلَيْهِ وَعَلَى صَاحِبِيهِ عِنْدَ قَدْوِيهِ مِنَ السَّفَرِ، وَقَدْ يَكُونُ  
فِعْلُهُ غَيْرُ ابْنِ عُمَرَ أَيْضًا، فَلِهُذَا رَأْيٌ مِنْ رَأْيِ الْعُلَمَاءِ هَذَا جَائِزًا  
اَقْتِدَاءً بِالصَّحَابَةِ رِضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ، وَابْنُ عُمَرَ كَانَ يَسْلِمُ ثُمَّ  
يَنْصُرِفُ وَلَا يَقِفُ؛ يَقُولُ: السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ  
يَا أَبَا بَكْرٍ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبْتَ ثُمَّ يَنْصُرِفُ . وَلَمْ يَكُنْ جَمِيعُ  
الصَّحَابَةِ يَفْعَلُونَ كَمَا فَعَلَ ابْنُ عُمَرَ بَلْ كَانُ الْخَلْفَاءُ وَغَيْرُهُمْ  
يَسَافِرُونَ لِلْحَجَّ وَغَيْرِهِ وَيَرْجِعُونَ وَلَا يَفْعَلُونَ ذَلِكَ ؛ إِذْ لَمْ يَكُنْ هَذَا  
عِنْهُمْ سَنَةٌ سَنَهَا لَهُمْ ، وَكَذِلِكَ أَزْوَاجُهُ كَنْ عَلَى عَهْدِ الْخَلْفَاءِ  
وَبَعْدُهُمْ يَسَافِرُونَ إِلَى الْحَجَّ ثُمَّ تَرْجِعُ كُلُّ وَاحِدَةٍ إِلَى بَيْتِهَا كَمَا  
وَصَاهُنَ بِذَلِكَ ، وَكَانَتْ أَمْدَادُ الْيَمِينِ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِمْ:  
**«فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْهُ»** ﴿٤﴾ عَلَى عَهْدِ أَبِي بَكْرٍ  
الصَّدِيقِ وَعُمَرَ يَأْتُونَ أَفْوَاجًا مِنَ الْيَمِينِ لِلْجِهَادِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ،  
وَيَصْلُونَ خَلْفَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ فِي مَسَاجِدِهِ ، وَلَا يَدْخُلُ أَحَدٌ مِنْهُمْ  
إِلَى دَاخِلِ الْحَجَّةِ وَلَا يَقِفُ فِي الْمَسَاجِدِ خَارِجًا ؛ لَا لِدُعَاءٍ وَلَا

لِصلَةٍ وَلَا سَلَامٍ وَلَا غَيْرَ ذَلِكَ ، وَكَانُوا عَالَمِينَ بِسُنْتِهِ كَمَا عَلِمْتُهُم الصَّحَابَةُ وَالْتَّابِعُونَ ، وَأَنْ حَقُوقَهُ لَازِمَةٌ لِحَقُوقِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَأَنْ جَمِيعَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ وَأَحْبَهُ مِنْ حَقُوقِهِ وَحَقُوقِ رَسُولِهِ ؛ فَإِنْ صَاحِبَهَا يُؤْمِرُ بِهَا فِي جَمِيعِ الْمَوَاضِعِ وَالْبِقَاعِ ؛ فَلَيْسَتِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عِنْدَ قَبْرِهِ الْمَكْرُمِ بِأَوْكَدِ مِنْ ذَلِكَ فِي غَيْرِ ذَلِكَ الْمَكَانِ؛ بَلْ صَاحِبَهَا مَأْمُورٌ بِهَا حِيثُ كَانَ: إِمَّا مَطْلَقاً وَإِمَّا عِنْدَ الْأَسْبَابِ الْمُؤْكِدَةِ لَهَا كَالصَّلَاةُ وَالدُّعَاءُ وَالْأَذَانُ، وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مِنْ حَقُوقِهِ وَلَا شَيْءٌ مِنْ الْعِبَادَاتِ هُوَ عِنْدَ قَبْرِهِ أَفْضَلُ مِنْهُ فِي غَيْرِ تِلْكَ الْبَقْعَةِ ؛ بَلْ نَفْسُ مَسْجِدِهِ لَهُ فَضْيَلَةٌ لِكَوْنِهِ مَسْجِدًا. وَمَنْ اعْتَقَدَ أَنَّهُ قَبْرٌ لَمْ تَكُنْ لَهُ فَضْيَلَةٌ ؛ إِذْ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَصْلِي فِيهِ وَالْمَهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ، وَإِنَّمَا حَدَثَ لَهُ الْفَضْيَلَةُ فِي خِلَافَةِ الْوَلِيدِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ لَمَّا أَدْخَلَ الْحَجَرَةَ فِي مَسْجِدِهِ، فَهَذَا لَا يَقُولُهُ إِلَّا جَاهِلٌ مُفْرِطٌ فِي الْجَهَلِ أَوْ كَافِرٌ ؛ فَهُوَ مَكْذُوبٌ لِمَا جَاءَ بِهِ مُسْتَحِقٌ لِلْقَتْلِ.

وَكَانَ الصَّحَابَةُ يَدْعُونَ فِي مَسْجِدِهِ كَمَا كَانُوا يَدْعُونَ فِي حَيَاتِهِ؛ لَمْ تَحْدُثْ لَهُمْ شَرِيعَةٌ غَيْرَ الشَّرِيعَةِ الَّتِي عَلَمْتُهُمْ إِيَّاهَا فِي حَيَاتِهِ، وَهُوَ لَمْ يَأْمُرْهُمْ إِذَا كَانُوا لِأَحْدِيْهِمْ حَاجَةٌ أَنْ يَذْهَبُوا إِلَى قَبْرِ نَبِيٍّ أَوْ صَالِحٍ فَيَصْلِيَ عِنْدَهُ وَيَدْعُوهُ أَوْ يَدْعُوهُ بِلَا صَلَاةً أَوْ يَسْأَلُ حَوَائِجَهُ أَوْ يَسْأَلُهُ أَنْ يَسْأَلَ رَبَّهُ ؛ فَقَدْ عَلِمَ الصَّحَابَةُ - رِضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ - أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَكُنْ يَأْمُرُهُمْ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَمْرَهُمْ أَنْ يَخْصُوا قَبْرَهُ أَوْ حَجْرَتَهُ ؛ لَا بِصَلَاةٍ وَلَا دُعَاءً ؛ لَا لَهُ وَلَا لِأَنفُسِهِمْ؛ بَلْ قَدْ نَهَا هُمْ أَنْ يَتَخَذُوا بَيْتَهُ عِيدًا؛ فَلَمْ يَقُلْ لَهُمْ كَمَا يَقُولُ بَعْضُ الشَّيُوخِ الْجَهَالِ لِأَصْحَابِهِ: إِذَا كَانَ لَكُمْ حَاجَةٌ فَتَعَالَوْا إِلَى

قبرِي.

بل ناهم عما هو أبلغ مِن ذلك أن يتخذوا قبره أو قبر غيره مسجداً يصلون فيه لِللهِ عز وجل ؛ ليس ذريعة الشرك ، فصلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً وجزاه أفضلاً ما جزى نبياً عن أمته ؛ قد بلغ الرِّسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاحد في الله حق جهاده وعبد الله حتى أتاه اليقين من ربه ، وكان إنعام الله به أفضلاً نعمه أنعم بها على العباد ، وقد دلهم ﷺ على أفضل العبادات وأفضل البقاء كما في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: «**قُلْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: الصَّلَاةُ عَلَى مَوَاقِيْتِهَا.** قُلْتَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ. قُلْتَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: **الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ.** قَالَ: سَأَلْتَهُ عَنْهُنَّ وَلَوْ اسْتَرَدْتُهُ لَزَادَنِي». وفي المسند وسنن ابن ماجه عن ثوبان عن النبي ﷺ أنه قال: «استقيموا ولن تُحصوا واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة ولَا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن». أَحَبُّ الْبِقَاعَ إِلَى اللَّهِ الْمَسَاجِدُ وَأَبْغَضُ الْبِقَاعَ إِلَى اللَّهِ الْأَسْوَاقُ.

والصلاحة قد شرع للأمة أن تتخذ لها مساجد ، وهي أحب البقاء إلى الله كما ثبت عنه ﷺ في صحيح مسلم وغيره أنه قال: «**أَحَبُّ الْبِقَاعَ إِلَى اللَّهِ الْمَسَاجِدُ وَأَبْغَضُ الْبِقَاعَ إِلَى اللَّهِ الْأَسْوَاقُ.**».

ومع هذا فقد لعن من يتخذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد وهو في مرض موته نصيحة للأمة وحرضاً منه على هداها كما نعته الله بقوله: «**(لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ**»؛ ففي الصحيحين عن

عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي مَرَضِهِ الَّذِي لَمْ يَقُمْ مِنْهُ: لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَئِبَائِهِمْ مَسَاجِدًا». قَالَتْ عَائِشَةُ: وَلَوْلَا ذَلِكَ لَأَبْرَزَ قَبْرُهُ؛ وَلَكِنْ كَرَهَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا». وفي رواية: «وَلَكِنْ خَشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا». وفي رواية لِبَخَارِي «غَيْرَ أَنِّي أَخْشَى أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا».

وعن عائشة وابن عباس قالا: «لَمَّا نَزَلَ بِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَفِقَ يَطْرَحُ حَمِيقَةً لَهُ عَلَى وَجْهِهِ فِإِذَا اغْتَمَ كَشْفَهَا عَنْ وَجْهِهِ فَقَالَ وَهُوَ كَذِلِكَ: لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَئِبَائِهِمْ مَسَاجِدًا». يَحْذِرُ مَا صَنَعُوا.

وَمِنْ حِكْمَةِ اللَّهِ أَنْ عَائِشَةَ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ صَاحِبَةَ الْحَجَرَةِ الَّتِي دُفِنَ فِيهَا تَرُوِيُّ هَذِهِ الْأَحَادِيثُ وَقَدْ سَمِعْتُهَا مِنْهُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرُهَا مِنْ الصَّحَابَةِ أَيْضًا يَرُوِيُّهَا: كَابِنُ عَبَّاسٍ وَأَبِي هَرِيرَةَ وَجَنْدُبُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ وَابْنِ مُسْعُودٍ - رضي الله تعالى عنهم. وفي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «قَاتَلَ اللَّهُ الْيَهُودَ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَئِبَائِهِمْ مَسَاجِدًا». وفي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَاهَا بِالْحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ أُولَئِكَ إِذَا كَانَ فِيهِمْ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَا تَبَوَّأَ عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا وَصَوَرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ أُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». وفي صَحِيحِ مُسْلِمٍ عَنْ «جَنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ وَهُوَ يَقُولُ: إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ؛ فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرًا خَلِيلًا، أَلَا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدًا، أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدًا؛ فَإِنَّمَا أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ». وَفِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي مَرْثِدِ الْغَنْوِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَا تَجْلِسُوا عَلَى الْقُبُورِ وَلَا تُصْلِلُوا إِلَيْهَا». وَفِي الْمَسْنَدِ وَصَحِيحِ أَبِي حَاتِمٍ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ ثُدِرَ كُلُّهُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مَسَاجِدًا». وَقَدْ تَقْدَمَ نَحْيَهُ أَنْ يَتَّخِذُوا قَبْرَهُ عِيدًا، فَلِمَا عَلِمَ الصَّحَابَةُ أَنَّهُ قَدْ نَهَا هُمْ عَنْ أَنْ يَتَّخِذُوهُ مَصَلَّى لِلْفَرَائِضِ التَّيْنِيَّةِ يَتَقْرِبُ بِهَا إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لِعِلَّا يَتَشَبَّهُو بِالْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ يَدْعُونَهَا وَيَصْلُونَهَا وَيَنْذِرُونَهَا - كَانَ نَهِيَّهُمْ عَنْ دُعَائِهَا أَعْظَمُ وَأَعْظَمُ، كَمَا أَنَّهُ لَمْ نَهَا هُمْ عَنِ الصَّلَاةِ عِنْدَ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَعِنْ غَرْوِبِهَا لِعِلَّا يَتَشَبَّهُو بِمَنْ يَسْجُدُ لِلشَّمْسِ - كَانَ نَهِيَّهُمْ عَنِ السَّجْدَةِ لِلشَّمْسِ أَوْلَى وَأَحْرَى؛ فَكَانَ الصَّحَابَةُ رِضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ يَقْصِدُونَ الصَّلَاةَ وَالدُّعَاءَ وَالذِّكْرَ فِي الْمَسَاجِدِ الَّتِي بُنِيتَ لِلَّهِ دُونَ قَبُورِ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ الَّتِي نَهَا أَنْ يَتَّخِذُوهَا مَسَاجِدًا، وَإِنَّمَا هُنَّ بَيْوتَ الْمَخْلوقِينَ، وَكَانُوا يَفْعَلُونَ بَعْدَ مَوْتِهِ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ فِي حَيَاتِهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا.

وَمِمَّا يَدْلِي عَلَى مَا ذُكِرَهُ مَالِكُ وَغَيْرُهُ مِنْ عُلَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ مِنْ  
الْكُرَاهَةِ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ قَصْدُهُمُ الْقَبْرُ إِذَا دَخَلُوا أَوْ خَرَجُوا مِنْهُ وَنَحْوِهِ  
ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ قَصْدُهُمْ بَعْدَ السَّلَامِ عَلَيْهِ وَالصَّلَاةِ - أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ

كان يأتي قباء راكِبًا وماشِيًّا كل سبتٍ كما ثبت ذلك في الصحيحين مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْتِي قباء كُلَّ سَبْتٍ راكِبًا وَماشِيًّا». وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعُلُهُ. زاد نافعٌ عَنْ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ «فَيَصَلِّ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ». وَهَذَا الْحَدِيثُ الصَّحِيحُ يَدْلِي عَلَى أَنَّهُ كَانَ يَصْلِي فِي مَسْجِدِهِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَيَذْهَبُ إِلَى مَسْجِدِ قباء فَيَصْلِي فِيهِ يَوْمَ السَّبْتِ، وَكَلَّا هَمَا أَسِسَ عَلَى التَّقْوَىٰ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿الْمَسْجَدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَظْهَرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾.

وَقَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ مِنْ غَيْرِ وَجْهٍ أَنَّهُ سَأَلَ أَهْلَ قباء عَنْ هَذَا الطَّهُورِ الَّذِي أَثْنَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ، فَذَكَرُوا أَنَّهُمْ يَسْتَنْجُونَ بِالْمَاءِ، وَفِي سِنِّ أَبِي دَاوُدَ وَغَيْرِهِ قَالَ: «نَزَّلْتُ هَذِهِ الْآيَةَ فِي مَسْجِدِ أَهْلِ قباء، فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَظْهَرُوا» قَالَ: كَانُوا يَسْتَنْجُونَ بِالْمَاءِ. فَنَزَّلَتْ فِيهِمْ هَذِهِ الْآيَةُ. وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ عَنْ «سَعْدِ أَنَّهُ سَأَلَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْمَسْجَدِ الَّذِي أَسِسَ عَلَى التَّقْوَىٰ وَهُوَ فِي بَيْتٍ بَعْضُ نَسَائِهِ فَأَخَذَ كَفَّاً مِنْ حَصَىٰ فَضَرَبَ بِهِ الْأَرْضَ ثُمَّ قَالَ: هُوَ مَسْجَدُكُمْ هَذَا لِمَسْجِدِ الْمَدِينَةِ». فَتَبَيَّنَ أَنَّ كِلَّا الْمَسْجِدِيْنِ أَسِسَ عَلَى التَّقْوَىٰ لِكِنَّ مَسْجِدَ الْمَدِينَةِ أَكْمَلَ فِي هَذَا النَّعْتِ فَهُوَ أَحَقُّ بِهَذَا الْإِسْمِ. وَمَسْجِدُ قباء كَانَ سَبَبُ نَزُولِ الْآيَةِ لِأَنَّهُ مُحَاوِرٌ لِمَسْجِدِ الضِّرَارِ الَّذِي نَهَىٰ عَنِ الْقِيَامِ فِيهِ.

وَالْمَقصُودُ أَنَّ إِتْيَانَ قباء كُلَّ أَسْبُوعٍ لِلصَّلَاةِ فِيهِ كَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعُلُهُ اِتِّبَاعًا لِلنَّبِيِّ ﷺ، وَلَمْ يَكُنْ ابْنُ عُمَرَ وَلَا غَيْرُهُ إِذَا كَانُوا مُقِيمِينَ

بالمدينة يأتون قبر النبي ﷺ لا في الأسبوع ولا في غير الأسبوع ؛ وإنما كان ابن عمر يأتي القبر إذا قدم من سفر ، وكثير من الصحابة أو أكثرهم كانوا يقدمون من الأسفار ولا يأتون القبر لا لسلام ولا لدعاء ولا غير ذلك ؟ فلم يكونوا يقفون عنده خارج الحجرة في المسجد كما كان ابن عمر يفعل ، ولم يكن أحداً منهم يدخل الحجرة لذلِك؛ بل ولا يدخلونها إلا لأجل عائشة رضي الله عنها لما كانت مقِيمَةً فيها ، وحيثُنَّ فكان من يدخل إليها يسلم على النبي ﷺ ، كما كانوا يسلِّمون عليه إذا حضروا عنده.

وأما السلام الذي لا يسمعه فذلك سلام الله عليهم به عشرًا كالسلام عليه في الصلاة وعند دخول المسجد والخروج منه ، وهذا السلام مأمور به في كل مكان وزمان ، وهو أفضل من السلام المختص بقبره. فإن هذا المختص بقبره من جنس تحية سائر المؤمنين أحياً وأمواتاً.

وأما السلام المطلق العام فالأمر به من خصائصه كما أن الأمر بالصلاة من خصائصه ، وإن كان في الصلاة والسلام على غيره عموماً وفي الصلاة على غيره خصوصاً نزاع ، وقد عدى بعضهم ذلك إلى السلام فجعله مختصاً به كما احتضن الصلاة. وحكي هذا عن أبي محمد الجوني؛ لكن جمهور العلماء على أن السلام لا يختص به، وأما الصلاة ففيها نزاع مشهور ؟ وذلك أن الله تعالى أمر في كتابه بالصلاحة والسلام عليه مخصوصاً بذلك فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَا أَنْكَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلُّمُوا تَسْلِيمًا﴾ فهنا أخبر وأمر ، وأما في حق عموم المؤمنين فأخبر ولم

يأمر تعالى: **﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ﴾**. ولهذا إذا ذكر الخطباء ذلك قالوا: إن الله أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه وثنى بِمَلَائِكَتِهِ وَأَيَّهَ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ بَرِّيهِ ؟ أَيْ قَالَ **﴿بِإِيمَانِهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾** ؟ فإن صلاته تعالى على المؤمنين بدأ فيها بنفسه وثنى بِمَلَائِكَتِهِ ؛ لكن لم يؤمِّه فيها بالمؤمنين من بريته ، وقد جاء في الحديث: **«إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلِّونَ عَلَى مُعَلَّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ»**.

وقد اتفق المسلمين على أنه تشرع الصلاة عليه **ﷺ** في الصلاة قبل الدعاء وفي غير الصلاة ؛ وإنما تنازعوا في وجوب الصلاة عليه في الصلاة المكتوبة ، وفي الخطب ؛ فأوجب ذلك الشافعي ولم يوجبه أبو حنيفة ومالك ، وعن الإمام أحمد روايتان ، وإذا قيل بوجوبها فهل هي ركن أو تسقط بالسهو ؟ على روايتين.

وأظهر الأقوال أن الصلاة واجبة مع الدعاء فلا ندعوه حتى نبدأ به **ﷺ**، والسلام عليه مأمور به في الصلاة ، وهو في التشهد الذي هو ركن في الصلاة عند الشافعي وأحمد في المشهور عنه ؛ فتبطل الصلاة بتركه عمداً أو سهواً ، والتشهد الأخير عند مالك وأبي حنيفة وعند مالك وأحمد في المشهور عنه: إذا ترك التشهد الأول عمداً بطلت صلاته ، وإن تركه سهواً فعليه سجود السهو ، وهذا يسميه الإمام أحمد واجباً ويسميه أصحاب مالك سنة واجبة ، ويقولون: سنة واجبة . وليس في ذلك نزاعٌ معنويٌ ، مع القول بأن من تعمد تركه سهواً فعليه سجود السهو ، ومالك وأحمد عندهما الأفعال في الصلاة ثلاثة أنواع كأفعال الحج ، وأبو حنيفة يجعلها ثلاثة أنواع؛ لكن عنده أن النوع الواجب يكون مسيئاً

بِتْرَكِهِ وَلَا إِعَادَةٌ عَلَيْهِ سُوَاءٌ تَرَكَهُ عَمَدًا أَوْ سَهْوًا ، وَأَمَّا الشَّافِعِي فِي عِنْدِهِ الْوَاجِبُ فِيهَا هُوَ الرَّكْنُ بِخِلَافِ الْحَجَّ ؟ فَإِنَّهُ بِإِتْفَاقِهِمْ فِيهِ وَاجِبٌ يُجْبَرُ بِالْدِلْمِ غَيْرَ الرَّكْنِ وَغَيْرِ الْمُسْتَحِبِ.

وَلَا نِزَاعٌ أَنَّهُ هُوَ يَصْلِي عَلَى غَيْرِهِ ، كَمَا قَالَ تَعَالَى . **﴿وَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِمْ﴾** ، وَكَمَا ثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ أَنَّهُ قَالَ : **«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى آلِ أَبِي أُوفَى»** . وَكَمَا رَوَى أَنَّهُ **«قَالَ لِامْرَأَةٍ: صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ وَعَلَى زَوْجِكَ»** . وَكَانَتْ قَدْ طَلَبَتْ مِنْهُ أَنْ يَصْلِي عَلَيْهَا وَعَلَى زَوْجِهَا ، وَأَيْضًا لَا نِزَاعٌ أَنَّهُ يَصْلِي عَلَى آلِهِ تَبَعًا كَمَا عَلِمَ أَمْتَهُ أَنْ يَقُولُوا : **«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ»**.

وَأَمَّا صَلَاةُ غَيْرِهِ عَلَى غَيْرِهِ مِنْفِرًا ؛ مِثْلُ أَنْ يَقُولَ : صَلَّى اللَّهُ عَلَى أَبِي بَكْرٍ أَوْ عُمَرَ أَوْ عُثْمَانَ أَوْ عَلِيًّا ، فَفِيهَا قُولَانٌ : أَحَدُهُمَا : أَنْ ذَلِكَ جَائزٌ ، وَهُوَ مَنْصُوصٌ أَحْمَدُ فِي غَيْرِ مَوْضِعٍ ، وَاسْتَدَلَ عَلَى ذَلِكَ بِأَنَّ عَلِيًّا قَالَ لِعُمَرٍ : صَلَّى اللَّهُ عَلَيْكَ . وَعَلَيْهِ جَمِيعُ أَصْحَابِهِ ؟ كَالقاضِي أَبِي يَعْلَى وَابْنِ عَقِيلٍ وَالشِّيخِ عَبْدِ الْقَادِيرِ ، وَلَمْ يَذْكُرُوا فِي ذَلِكَ نِزَاعًا . وَالثَّانِي : الْمَنْعُ مِنْ ذَلِكَ كَمَا ذَكَرَ ذَلِكَ طَائِفَةً مِنْ أَصْحَابِ مَالِكٍ وَالشَّافِعِي وَنَقْلَ ذَلِكَ عَنْهُمَا ، وَهُوَ الذِّي ذَكَرَهُ حَدَّنَا أَبُو الْبَرَّاتِ فِي كِتَابِهِ الْكَبِيرِ ، لَمْ يَذْكُرْ غَيْرَهُ ، وَاحْتَجَ بِمَا رَوَاهُ جَمِيعَهُ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ : لَا أَعْلَمُ الصَّلَاةَ تَبَغِي مِنْ أَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ إِلَّا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ . وَقَالَ مَنْ مَنَعَ : أَمَا صَلَاتُهُ عَلَى غَيْرِهِ فَإِنَّ الصَّلَاةَ لَهُ ؛ فَلَهُ أَنْ يَعْطِيهَا لِغَيْرِهِ ، وَأَمَّا الصَّلَاةُ عَلَى غَيْرِهِ تَبَعًا فَقَدْ يَجُوزُ تَبَعًا

ما لا يجوز قصدًا. ومن جوّز ذلك يحتاج بالخلفيتين الراشدين عمر وعليٰ وبأنه ليس في الكتاب والسنة نهيٌ عن ذلك؛ لكن لا يجب ذلك في حقِّ أحدٍ كما يجب في حقِ النبي ﷺ؛ فتخصيصه كان بالأمر والإيجاب لا بالجواز والاستحباب. قالوا: وقد ثبت أنَّ الملائكة تصلُّى على المؤمنين كما في الصحيح: «إِنَّ الْمَلَائِكَةَ تُصَلِّي عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ». فإذا كان الله وملائكته يصلُّون على المؤمن فلماذا لا يجوز أن يصلِّي عليه المؤمنون؟ وأما قول ابن عباسٍ؛ فهذا ذكره لما صار أهل البدع يخضون بالصلاحة علىَّ أو غيره ولا يصلُّون على غيرِهم ، فهذا بُدُّعةٌ بالاتفاق ، وهم لا يصلُّون على كلِّ أحدٍ من بنِي هاشِمٍ من العباسيين ولا على كلِّ أحدٍ من ولدِ الحسن والحسين ولا على أزواجِه ، مع أنه قد ثبت في الصحيح: «اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَزْوَاجِهِ وَذُرِّيهِ». فحينئذٍ لا حجةٌ لمن خص بالصلاحة [بعض] أهل البيت دون سائرِ أهلِ البيتِ ودون سائرِ المؤمنين ، ولما كان الله تعالى أمرَ بالصلاحة والسلامِ عليهِ ، ثم قال : من قال : أن الصلاة على غيرِه ممنوعٌ منها طرد ذلك طائفةٌ منهم أبو محمد الجويني فقالوا: لا يسلم على غيره. وهذا لم يعرف عن أحدٍ من المقدمين وأكثر المتأخررين أنكروه. فإنَّ السلام على الغير م مشروعٌ سلام التحيَّة يسلِّم عليه إذا لقيه وهو إما واجبٌ أو مستحبٌ مؤكّدٌ؛ فإنَّ في ذلك قولين للعلماء وهما قولان في مذهبِ أحمد والرد واجبٌ بالإجماع إما على الأعيانِ وإما على الكِفَائية.

والصلبي إذا خرج من الصلاة يقول: السلام عليكم السلام عليكم. وقد كان النبي ﷺ يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يسلِّموا عليهم فيقولوا: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ». فالذين جعلوا السلام من خصائصه لا يمنعون من السلام على الحاضر لكن يقولون: لا يسلم على الغائب. فجعلوا السلام عليه مع الغيبة من خصائصه. وهذا حق. لكن الأمر بذلك وإيجابه هو من خصائصه كما في التشهد. فليس فيه سلام على معين إلا عليه. وكذلك عند دخول المسجد والخروج منه وهذا يؤيد أن السلام كالصلاة كلاماً واجب له في الصلاة وغيرها. وغيره فليس واجبا إلا سلام التحيية عند اللقاء فإنه مؤكدة بالاتفاق. وهل يجب أو يستحب؟ على قولين معروفين في مذهب أحمد وغيره، والذي تدل عليه النصوص أنه واجب. وقد روى مسلم في صحيحه عنه ﷺ أنه قال: «خَمْسٌ تَجْبُ لِلْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ: يُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيَهُ وَيَعُودُهُ إِذَا مَرَضَ وَيُشَيِّعُهُ إِذَا مَاتَ وَيُجِيبُهُ إِذَا دَعَاهُ». وروي: **وَيُشَمَّتُهُ إِذَا عَطَسَ**. وقد أوجب أكثر الفقهاء إجابة الدعوة.

والصلاحة على الميت فرض على الكفاية بإجماعهم والسلام عند اللقاء أو كد من إجابة الدعوة، وكذلك عيادة المريض والشر الذي يحصل إذا لم يسلم عليه عند اللقاء ولم يعده إذا مرض أعظم مما يحصل إذا لم يجب دعوته. والسلام أسهل من إجابة الدعوة ومن العيادة. وهذه المسائل ليس لها مواضع أخرى.

والمقصود هنا: أن سلام التحية عند اللقاء في المحسنة وفي الممات

إذا زار قبر المسلم مشروعٌ في حقِ كلِ مسلمٍ لِكُلِّ من لقيه حيًّا أو زار قبره أن يسلم عليه؟ فالصحابة رضوان الله عليهم كانوا يعرفون أن هذا السلام عليه عند قبره الذي قال فيه: «مَا مِنْ أَحَدٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلَّا رَدَ اللَّهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ». ليس من خصائصه ولا فيه فضيلة له على غيره؛ بل هو مشروعٌ في حقِ كلِ مسلمٍ حيٌّ وميتٌ، وكل مؤمنٍ يرد السلام على من سلم عليه، وهذا ليس مقصودًا بنفسه؛ بل إذا لقيه سلم عليه، وهكذا إذا زار القبر يسلم على الميت؛ لا أنه يتكلف قطع المسافة واللقاء لمجرد ذلك.

والسلام عليه في الصلاة وعند دخول المسجد والخروج منه؛ فهو من خصائصه، وهو من السلام الذي أمر الله به في القرآن أن يسلم عليه، ومن سلم يسلم الله عليه عشرًا كما يصلّي عليه إذا صلى عليه عشرًا؛ فهو المشروع المأمور به، الأفضل الأنفع الأكمل الذي لا مفسدة فيه، وذاك جهد لا يختص به ولا يؤمر بقطع المسافة لمجرده؛ بل قصد نية الصلاة والسلام والدعاء هو اتخاذ له عيدًا، وقد قال ﷺ: «لَا تَسْخِذُوا بَيْتِي عِيدًا». فلهذا كان العمل الشائع في الصحابة - الخلفاء الراشدين والسابقين الأولين من المهاجرين والأنصار - أنهم يدخلون مسجده ويصلّون عليه في الصلاة ويسلّمون عليه، كما أمرهم الله رسوله، ويدعون لأنفسهم في الصلاة مما اختاروا من الدعاء المشروع، كما في الصحيح من حديث ابن مسعود لما علمه التشهد قال: «ثُمَّ لِيَتَخَيَّرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ».

و لم يكونوا يذهبون إلى القبر لا من داخل الحجرة ولا من خارجها؛ لا لدعاء ولا صلاة ولا سلام ولا غير ذلك من حقوقه المأمور بها في كل مكان؛ فضلاً عن أن يقصدوها لحوائجهم كما يفعله أهل الشirk والبدع؛ فإن هذا لم يكن يعرف في القرون الثلاثة؛ لا عند قبره ولا قبر غيره لا في زمان الصحابة ولا التابعين ولا تابعيهم.

فهذه الأمور إذا تصورها ذو الإيمان والعلم عرف دين الإسلام في هذه الأمور، وفرق بين من يعرف التوحيد والسنّة والإيمان ومن يجهل ذلك، وقد تبين أن الخلفاء الراشدين وجمهور الصحابة كانوا يدخلون المسجد ويصلون فيه على النبي ﷺ، ولا يسلمون عليه عند الخروج من المدينة وعند القدوم من السفر؛ بل يدخلون المسجد فيصلون فيه ويسلمون على النبي ﷺ، ولا يأتون القبر ومقصود بعضهم التحية.

وأيضاً فقد استحب لكل من دخل المسجد أن يسلم على النبي ﷺ فيقول: بسم الله والسلام على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنبي وافتح لي أبواب رحمتك. وكذلك إذا حرج يقول: بسم الله والسلام على رسول الله اللهم اغفر لي ذنبي وافتح لي أبواب فضلك. فهذا السلام عند دخول المسجد كلما يدخل يعني عن السلام عليه عند القبر، وهو من خصائصه ولا مفسدة فيه، وهو يفعل ذلك في الصلاة؛ فيصلون ويسلمون عليه في الصلاة، ويصلون عليه إذا سمعوا الأذان ويطلبون له الوسيلة؛ لما رواه مسلم في صحيحه عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله

الله: «إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤْذِنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ، ثُمَّ صَلُوا عَلَيَّ ؛ فَإِنَّهُ مَنْ صَلَى عَلَيَّ مَرَّةً صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَشْرًا ، ثُمَّ سَلُوا اللَّهَ لِي الْوَسِيلَةَ؛ فَإِنَّهَا دَرَجَةٌ فِي الْجَنَّةِ لَا تَنْبَغِي إِلَّا لِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُوَ ، فَمَنْ سَأَلَ لِي الْوَسِيلَةَ حَلَّتْ عَلَيْهِ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ». وقد عِلِّمُوا أَنَّ الذِّي يَسْتَحِبُ عِنْدَ قَبْرِهِ الْمَكْرِمِ مِنَ السَّلَامِ عَلَيْهِ هُوَ سَلَامُ التَّحِيَّةِ عِنْدِ الْلِقاءِ ، كَمَا يَسْتَحِبُ ذَلِكَ عِنْدَ قَبْرِ كُلِّ مُسْلِمٍ وَعِنْدِ لِقَائِهِ فِي شَارِكِهِ فِيهِ غَيْرِهِ ، كَمَا قَالَ: «مَا مِنْ رَجُلٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلَّا رَدَ اللَّهُ عَلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرْدَ عَلَيْهِ السَّلَامَ»، وَقَالَ: «مَا مِنْ رَجُلٍ يَمْرُرُ بِقَبْرِ أَخِيهِ الْمُؤْمِنِ كَانَ يَعْرَفُهُ فَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِلَّا عَرَفَهُ وَرَدَ عَلَيْهِ السَّلَامَ ». وَكَانَ إِذَا أَتَى الْمَقَابِرَ قَالَ: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَإِنَّ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَاحِقُونَ ؛ أَتُنْتَمْ لَنَا فَرْطٌ وَنَحْنُ لَكُمْ تَبَعُ . أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَافِيَةَ لَنَا وَلَكُمْ ». وَكَانَ يَعْلَمُ أَصْحَابَهِ إِذَا زَارُوا الْقُبُورَ أَنَّ يَقُولُوا: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ ». وَالسَّلَامُ عَلَيْهِ فِي الصَّلَاةِ أَفْضَلُ مِنَ السَّلَامِ عَلَيْهِ عِنْدِ الْقَبْرِ وَهُوَ مِنْ خَصَائِصِهِ وَهُوَ مَأْمُورٌ بِهِ.

وَاللَّهُ يُسَلِّمُ عَلَى صَاحِبِهِ كَمَا يَصْلِي عَلَى مَنْ صَلَى عَلَيْهِ ؛ فَإِنَّهُ مِنْ صَلَى عَلَيْهِ وَاحِدَةً صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا وَمِنْ سَلَمَ عَلَيْهِ وَاحِدَةً سَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَشْرًا. وَقَدْ حَصَلَ مَقْصُودُهُمْ وَمَقْصُودُهُمْ مِنَ السَّلَامِ عَلَيْهِ وَالصَّلَاةِ عَلَيْهِ فِي مَسْجِدِهِ وَغَيْرِ مَسْجِدِهِ ؛ فَلَمْ يَبْقِ فِي إِتْيَانِ الْقَبْرِ فَائِدَةً لَهُمْ وَلَا لَهُ ؛ بِخَلِافِ إِتْيَانِ مَسْجِدِ قَبَاءِ ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا يَأْتُونَهُ كُلَّ سَبْتٍ فَيَصْلُوْنَ فِيهِ اتِّبَاعًا لِهِ الله؛ فَإِنَّ الصَّلَاةَ فِيهِ كَعْمَرَةٌ ،

ويجمعون بين هذا وبين الصلاة في مسجده يوم الجمعة ؟ إذ كان أحد هذين لا يعني عن الآخر ؛ بل يحصل بهذا أحراً زائداً. وكذلك إذا خرج الرجل إلى البقيع وأهل أحد ، كما كان يخرج إليهم النبي ﷺ يدعو لهم كان حسناً ؛ لأن هذا مصلحة لا مفسدة فيها ، وهم لا يدعون لهم في كل صلاة حتى يقال: هذا يعني عن هذا. ومع هذا فقد نقل عن مالك كراهة اتخاذ ذلك سنة ، ولم يأخذ في هذا بفعل ابن عمر ، كما لم يأخذ بفعله في التمسح بمقدنه على المنبر ولا باستحباب قصد الأمانة التي صلى فيها ؛ لكون الصلاة أدركته فيها ، فكان ابن عمر يستحب قصدها للصلاة فيها ، وكان جمهور الصحابة لا يستحبون ذلك؛ بل يستحبون ما كان ﷺ يستحبه ؛ وهو أن يصلّي حيث أدركته الصلاة ، وكان أبوه عمر بن الخطاب ينهى من يقصدها للصلاة فيها ويقول: إنما هلك من كان قبلكم بهذا؛ فإنهم اتخذوا آثار أئبائهم مساجد ؛ من أدركته الصلاة فيه فليصلِّ وإنما فليذهب ؛ فأمرهم عمر بن الخطاب بما سنه لهم رسول الله ﷺ؛ إذ كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه من الخلفاء الراشدين الذين أمرنا باتباع سنته ولهم خصوص الأمر بالاقتداء به وبأبيه بكر ؛ حيث قال: «اقتدوا بالذين منْ بعدي أبي بكر وعمر». فالامر بالاقتداء أرفع من الأمر بالسنة ، كما قد بسط في موضع.

وكذلك نقل عن مالك كراهة الحجىء إلى بيت المقدس ؛ خشية أن يتخذ السفر إليه سنة ؛ فإنه كره ذلك لما جعل لهذا وقت معين كوقت الحج الذي يذهب إليه جماعة ؛ فإن النبي ﷺ لم يفعل هذا لا

في قباء ولا في قبور الشهداء وأهل البقىع ولا غيرهم ، كما فعل مثل ذلك في الحج وفى الجمع والأعياد ؟ فيجب الفرق بين هذا وبين هذا ، مع أنه صلى التطوع في جماعة مراتٍ في قيام الليل وقت الضحى وغيره ، ولكن لم يجعل المجتمع مثل تطوع في وقتٍ معينٍ سنة كالصلوات الخمس وكصلاة الكسوف والعيدان وال الجمعة .

وأما إتیان القبر للسلام عليه فقد استغنووا عنه بالسلام عليه في الصلاة وعند دخول المسجد والخروج منه ، وفي إتیانه بعد الصلاة مرةً بعد مرة ذريعة إلى أن يتخذ عيدها ووثنا وقد نهوا عن ذلك ، وهو مدفون في حجرة عائشة ، وكانت حجرة عائشة وسائر حجر أزواجِه من جهة شرق المسجد وقبلته ؛ لم تكن داخلة في مسجده ؛ بل كان يخرج من الحجرة إلى المسجد ، ولكن في خلافة الوليـد وسـع المسـجـد ، وـكان يـحب عـمارـة المسـاجـد ، وـعـمر المسـجـد الحرام وـمسـجـد دـمـشـق وـغـيرـهـما ، فـأـمـرـ نـائـبـهـ عمرـ بنـ عـبـدـ العـزـيزـ أـنـ يـشـتـريـ الحـجـرـ مـنـ أـصـحـابـهـ الـذـيـنـ وـرـثـواـ أـزـوـاجـ النـبـيـ ﷺـ وـيـزـيـدـهاـ فـيـ المسـجـدـ؛ فـمـنـ حـيـئـدـ دـخـلـتـ الحـجـرـ فـيـ المسـجـدـ وـذـلـكـ بـعـدـ مـوـتـ الصـحـابـةـ؛ بـعـدـ مـوـتـ اـبـنـ عـمـرـ وـابـنـ عـبـاسـ وـأـبـيـ سـعـيـدـ الـخـدـرـيـ وـبـعـدـ مـوـتـ عـائـشـةـ؛ بـلـ بـعـدـ مـوـتـ عـامـةـ الصـحـابـةـ وـلـمـ يـكـنـ بـقـيـ فـيـ المـدـيـنـةـ مـنـهـمـ أـحـدـ. وـقـدـ روـيـ أـنـ سـعـيـدـ بـنـ الـمـسـيـبـ كـرـهـ ذـلـكـ. وـقـدـ كـرـهـ كـثـيـرـ مـنـ الصـحـابـةـ وـالـتـابـعـيـنـ ماـ فـعـلـهـ عـشـمـانـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ مـنـ بـنـاءـ المسـجـدـ بـالـحـجـارـةـ وـالـقـصـبـ وـالـسـاجـ، وـهـؤـلـاءـ لـمـ فـعـلـهـ الـوـليـدـ أـكـرـهـ، وـأـمـاـ عـمـرـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ فـإـنـهـ وـسـعـهـ، لـكـنـ بـنـاهـ عـلـىـ مـاـ كـانـ مـنـ بـنـائـهـ

مِنَ الْبَنِ وَعَمْدَهُ جَذْوَعُ النَّخْلِ وَسَقْفَهُ الْجَرِيدُ ، وَلَمْ يَنْقُلْ أَنْ أَحَدًا كَرِهَ مَا فَعَلَ عَمْرٌ ؛ وَإِنَّمَا وَقَعَ النِّزَاعُ فِيمَا فَعَلَهُ عُثْمَانُ وَالْوَلِيدُ.

وَكَانَ مِنْ أَرَادَ السَّلَامَ عَلَيْهِ عَلَى عَهْدِ الصَّحَابَةِ رِضْوَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ يَأْتِيهِ ﷺ مِنْ غَرْبِيِ الْحَجَرَةِ فَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِمَّا مُسْتَقْبِلَ الْحَجَرَةِ وَإِمَّا مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ ، وَالآنَ يَكِنُهُ أَنْ يَأْتِي مِنْ جَهَةِ الْقِبْلَةِ ، فَلِهَذَا كَانَ أَكْثَرُ الْعُلَمَاءِ يَسْتَحِبُونَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْحَجَرَةَ وَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ : بَلْ يَسْتَقْبِلُ الْقِبْلَةَ وَيُسَلِّمُ عَلَيْهِ ، كَقَوْلِ أَبِي حَنِيفَةَ ؛ فَإِنَّ الْوَلِيدَ بْنَ عَبْدِ الْمَلِكِ تَوَلَّ بَعْدَ مَوْتِ أَبِيهِ عَبْدِ الْمَلِكِ سَنَةً بِضَعْفٍ وَثَمَانِينَ مِنْ الْهِجَرَةِ ، وَكَانَ قَدْ ماتَ هُؤُلَاءِ الصَّحَابَةِ كُلَّهُمْ وَتَوَفَّى عَامَةُ الصَّحَابَةِ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ ، وَلَمْ يَكُنْ بَقِيَ بِالْأَمْصَارِ إِلَّا قَلِيلٌ جِدًّا ؛ مِثْلُ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ بِالْبَصَرَةِ ؛ فَإِنَّهُ تَوَفَّى فِي خِلَافَةِ الْوَلِيدِ سَنَةً بِضَعْفٍ وَرِتْسَعِينَ ، وَجَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ مَاتَ سَنَةً ثَمَانِ وَسَبْعِينَ بِالْمَدِينَةِ ، وَهُوَ آخِرُ مَنْ مَاتَ بِهَا ، وَالْوَلِيدُ أَدْخَلَ الْحَجَرَةَ بَعْدَ ذَلِكَ بِمَدْدَةٍ طَوِيلَةٍ نَحْوَ عَشْرِ سِنِينَ.

وَبِنَاءَ الْمَسْجِدِ كَانَ بَعْدَ مَوْتِ جَابِرٍ ؛ فَلِمْ يَكُنْ قَدْ بَقِيَ بِالْمَدِينَةِ أَحَدٌ ، وَأَمَّا عُثْمَانُ بْنُ عَفَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَزَادَ فِي الْمَسْجِدِ وَالصَّحَابَةِ كَثِيرُونَ ، وَلَمْ يَدْخُلْ فِيهِ شَيْئًا مِنْ الْحَجَرَةِ ؛ بَلْ تَرَكَ الْحَجَرَةِ النَّبُوِيَّةِ عَلَى مَا كَانَ عَلَيْهِ خَارِجَةً عَنِ الْمَسْجِدِ مُتَصِّلَةً بِهِ مِنْ شَرْقِهِ ، كَمَا كَانَتْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ ، وَكَانَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فِيهَا ، وَلَمْ تَزُلْ عَائِشَةُ فِيهَا إِلَى أَوَاخِرِ خِلَافَةِ مَعَاوِيَةَ ، وَتَوَفَّتْ بَعْدَ مَوْتِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ ، وَكَانَ الْحَسَنُ قَدْ اسْتَأْذَنَهَا فِي أَنْ يَدْفَنَ فِي الْحَجَرَةِ فَأَذِنَتْ لَهُ ، لَكِنْ كَرِهَ ذَلِكَ نَاسٌ آخَرُونَ وَرَأَوْا

أن عثمان رضي الله عنه لما لم يدفن فيها فلا يدفن غيره ، وكادت تقوم فتنة ، ولما احتضرت عائشة رضي الله عنها أوصت أن تدفن مع صواحبِها بالقِبْلَة ولا تدفن هناك ؟ فعلت هذا تواضعًا أن تزكي به كذلك، فلهذا لم يتكلم فيما فعله الوليد هل هو جائز أو مكروه إلا التابعون كسعید بن المسیب وأمثاله ، وكان سعید إذ ذاك من أجل التابعین، قيل لـأحمد بن حنبل: أي التابعین أفضل؟ قال: سعید بن المسیب . فقيل له: فعلقمة والأسود؟ فقال: سعید بن المسیب . وعلقمة والأسود هذان كانا قد ماتا قبل ذلك بـمدة ، ومن ذلك الوقت دخلت في المسجد ، وكان المسجد قبل دخول الحجر فيه فاضلا ، وكانت فضيلة المسجد بأن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بناء لنفسه وللمؤمنين يصلّي فيه هو والمؤمنون إلى يوم القيمة؛ ففضل بنائه له . قلت: قال مالك: بلغني أن جبريل هو الذي أقام قبلته للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وبأنه كان هو الذي يقصد فيه الجمعة والجماعة إلى أن مات وما صلى الجمعة بغيره قط لا في سفره ولا في مقامه ، وأما الجمعة فكان يصلّيها حيث أدركته.

ونحن مأمورون بـاتباعه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وذلك بأن نصدقه في كل ما أخبر به ونطيعه في كل ما أوجبه وأمر به لا يتم الإيمان به إلا بهذا وهذا . ومن ذلك أن نقتدي به في أفعاله التي يشرع لنا أن نقتدي به ؟ فما فعله على وجه الوجوب أو الاستحباب أو الإباحة نفعه على وجه الوجوب أو الاستحباب أو الإباحة ، وهو مذهب جمahir العلماء ، إلا ما ثبت اختصاصه به ؟ فإذا قصد عبادة في مكان شرع لنا أن نقصد تلك العبادة في ذلك المكان ؟ فلما قصد السفر إلى مكة

وقصد العِبادة بالمسجد الحرام والصلاه فيه والطواف به ، وبين الصفا والمروءة والصعود على الصفا والمروءة والوقوف بعرفة وبالمشعر الحرام ورمي الجمار والوقوف للدعاء عند الجمرتين الأوليين دون الثالثة التي هي جمرة العقبة ، كان ذلك كله مشروعًا لنا ؟ إما واجبًا وإما مستحبًا ، ولم يذهب بمكة إلى غير المسجد الحرام ولا سافر إلى الغار الذي مكث فيه لما سافر سفر الهجرة ، ولا صعد إلى غار حراء الذي كان يتحنث فيه قبل أن يأتيه الوحي ، وكان ذلك عبادة لأهل مكة ، قيل : إنه سنه لهم عبد المطلب . وصلى عقب الطواف ركعتين ولم يصل عقب الطواف بالصفا والمروءة شيئاً ، وحين دخل المسجد الحرام طاف بيته ، وكان الطواف تحيية المسجد لم يصل قبله تحيّة كما تصل فيسائر المساجد ، كما أنه افتح برمي جمرة العقبة حين أتى مِنْيَ ، وتلك هي العِبادة ، وبعدها نحر هديه ثم حلق رأسه ثم طاف بيته ، ولهذا صارت السنة أن أهل مِنْيَ يرمون ثم يذبحون ، والرمي لهم بمنزلة صلاة العِيد لغيرهم ، وليس بمعنى صلاة عِيد ولا جماعة لا بها ولا بعرفة ؛ فإن النبي ﷺ لم يصل بهما صلاة عِيد ، ولا صلى يوم عرفة جماعة ، ولا كان في أسفاره يصلّي جماعة ولا عِيداً ، ولهذا كان عامة العلماء على أن الجمعة لا تصلّي في السفر ، وليس في ذلك إلا نزاع شاذ.

وجمهور العلماء على أن العِيد أيضًا لا يكون إلا حيث تكون الجمعة ؛ فإن النبي ﷺ لم يصل عِيداً في السفر ، ولا كان يصلّي في المدينة على عهده إلا عِيداً واحداً ، ولم يكن أحد يصلّي العِيد منفردًا ، وهذا قول جمهور العلماء ، وفيه نزاع مشهور ، ولهذا صار

المسِّلِمُونَ بِمِنْيَ يَرْمُونَ ثُمَّ يَذْبَحُونَ النَّسْكَ اتِّبَاعًا لِسِنْتِهِ ﷺ؛ فَمَا فَعَلَهُ عَلَى وَجْهِ التَّقْرِبِ كَانَ عِبَادَةً تَفْعَلُ عَلَى وَجْهِ التَّقْرِبِ ، وَمَا أَعْرَضَ عَنْهُ وَلَمْ يَفْعَلْهُ مَعَ قِيَامِ السَّبِّبِ الْمُقْتَضِيِّ لَمْ يَكُنْ عِبَادَةً وَلَا مُسْتَحْبًا ، وَمَا فَعَلَهُ عَلَى وَجْهِ الإِبَاحةِ مِنْ غَيْرِ قَصْدِ التَّعْبُدِ بِهِ كَانَ مُبَاحًا. وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَسْتَحِبُّ مِشَابِهَتَهُ فِي هَذَا فِي الصُّورَةِ كَمَا كَانَ ابْنُ عُمَرَ يَفْعُلُ، وَأَكْثَرُهُمْ يَقُولُ: إِنَّمَا تَكُونُ الْمَاتَبَةُ إِذَا قَصَدْنَا مَا قَصَدْ ، وَأَمَّا الْمَشَابِهَةُ فِي الصُّورَةِ مِنْ غَيْرِ مِشَارِكَةٍ فِي الْقَصْدِ وَالنِّيَةِ فَلَا تَكُونُ مَاتَبَةً؛ فَمَا فَعَلَهُ عَلَى غَيْرِ الْعِبَادَةِ فَلَا يَسْتَحِبُّ أَنْ يَفْعَلَ عَلَى وَجْهِ الْعِبَادَةِ؛ فَإِنْ ذَلِكَ لَيْسَ بِمَاتَبَةٍ؛ بَلْ مُخَالَفَةً . وَقَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ أَنَّهُ كَانَ يَصْلِي حِيثُ أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ ، وَثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ أَنَّهُ «قَالَ لِأَبِي ذَرٍّ حِينَ سَأَلَهُ: أَيُّ مَسْجِدٍ وُضِعَ فِي الْأَرْضِ أَوَّلَ؟ فَقَالَ: الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ ثُمَّ الْمَسْجِدُ الْأَقْصَى ثُمَّ حِيتُ مَا أَدْرَكْتُ الصَّلَاةَ فَصَلَّى فَإِنَّهُ مَسْجِدٌ» . وَرُوِيَ فِي الصَّحِيحِ: «فَإِنَّ فِيهِ الْفَضْلَ» . فَمَنْ أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ هُوَ وَأَصْحَابُهُ بِمَكَانٍ فَتَرَكُوا الصَّلَاةَ فِيهِ وَذَهَبُوا إِلَى مَكَانٍ آخَرَ لِكُونِهِ أَثْرُ لِبَعْضِ الْأَنْبِيَاءِ فَقَدْ خَالَفُوا السُّنَّةَ.

وَقَدْ رَأَى عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَوْمًا يَنْتَابُونَ مَكَانًا صَلَى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالُوا: مَا هَذَا؟ قَالُوا: هَذَا مَكَانٌ صَلَى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ . فَقَالَ: وَمَكَانٌ صَلَى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ، أَتَرِيدُونَ أَنْ تَتَخَلِّذُوا آثَارَ أَنْبِيَاكُمْ مَسَاجِدًا؟ إِنَّمَا هَلَكَ بَنُو إِسْرَائِيلَ بِمِثْلِ هَذَا ؟ فَمَنْ أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةَ فِيهِ فَلِيَصْلِ فِيهِ وَإِلَّا فَلِيَذْهَبُ ؛ فَمَسَاجِدُهُ الْمُفْضَلُ لَمَا كَانَ يَفْضِلُ الصَّلَاةَ فِيهِ كَانَ مُسْتَحْبًا ، فَكِيفَ وَقَدْ قَالَ: «صَلَاةٌ

في مَسْجِدِي هَذَا خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ صَلَاةٍ فِيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمَسْجَدُ الْحَرَامُ» وَقَالَ: «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدٍ: الْمَسَجَدُ الْحَرَامُ وَالْمَسَجَدُ الْأَقْصَى وَمَسْجِدِي هَذَا». وَهَذِهِ الْفَضِيلَةُ ثَابِتَةٌ لِهِ قَبْلَ أَنْ تَدْخُلَ فِيهِ الْحِجْرَةِ ، بَلْ كَانَ حِينَئِذٍ الَّذِينَ يَصْلُونَ فِيهِ أَفْضَلَ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَظْنَ أَنَّهُ بَعْدَ دَخْولِ الْحِجْرَةِ فِيهِ صَارَ أَفْضَلَ مِمَّا كَانَ فِي حَيَاةِ وَحْيَاةِ خَلْفَائِهِ الْرَّاشِدِيْنَ؛ بَلْ الْفَضِيلَةُ إِنْ اخْتَلَفَتِ الْأَزْمِنَةُ وَالرِّحَالُ فِي زَمْنِهِ وَزَمْنِ الْخَلْفَاءِ الْرَّاشِدِيْنَ أَفْضَلُ وَرِجَالُهُ أَفْضَلُ ؛ فَالْمَسَجَدُ حِينَئِذٍ قَبْلَ دَخْولِ الْحِجْرَةِ فِيهِ كَانَ أَفْضَلَ إِنْ اخْتَلَفَتِ الْأَمْوَارُ ، وَإِنْ لَمْ تَخْتَلِفْ فَلَا فَرْقُ ، وَبِكُلِّ حَالٍ فَلَا يَجُوزُ أَنْ يَظْنَ أَنَّهُ صَارَ بِدَخْولِ الْحِجْرَةِ فِيهِ أَفْضَلَ مِمَّا كَانَ.

وَهُمْ لَمْ يَقْصِدُوا دَخْولَ الْحِجْرَةِ فِيهِ وَإِنَّمَا قَصْدُوا تَوْسِيعَهِ بِإِدْخَالِ حَجَرِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ فَدَخَلَتِ فِيهِ الْحِجْرَةُ ضَرُورَةً مَعَ كُرَاهَةِ مِنْ كُرِهِ ذَلِكَ مِنَ السَّلْفِ ، وَالْمَقْصُودُ أَنَّ مَا بَنَى لِلَّهِ مِنِ الْمَسَاجِدِ فَضْلِيَّتُهَا بِعِبَادَةِ اللَّهِ فِيهَا وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِمَنْ عَبَدَ اللَّهَ فِيهَا مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَبِيَنَائِهَا لِذَلِكَ. كَمَا قَالَ تَعَالَى:

«الْمَسَجَدُ أَسَسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحَبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ» وَقَالَ تَعَالَى:

«أَفَمَنْ أَسَسَ بُنْيَاهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللَّهِ وَرَضُوا نِحْيَ أَمْ مَنْ أَسَسَ بُنْيَاهُ عَلَى شَفَاعَةِ جُرُفٍ هَارٍ فَأَنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ».

والأعمال تفضل بنيات أصحابها وطاعتهم لله تعالى وما في قلوبهم من الإيمان بطاعتهم لله، كما ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ قال: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ وَإِنَّمَا يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ». وبذلك يثابون وعلى ترك ما فرضه الله تعالى بذلك يندفع عنهم بلاء الدنيا والآخرة ، وما أصحابهم من المصائب فيذنبون بها. قال تعالى: **«إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا»**، وقال تعالى: **«مَا أَصَابَكُ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكُ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ»** قال العلماء: أي ما أصابك من نصرٍ ورزقٍ وعافيةٍ فهو من نعم الله عليك ، وما أصابك من المصائب فيذنبون بها، كما قال تعالى: **«وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبْتُ أَيْدِيْكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ»**، كما أنهم متغرون كلهم على أنه لا تكون العبادة إلا لله وحده، ولا يكون التوكل إلا عليه وحده ، ولا تكون الخشية والتقوى إلا لله وحده ، والرسول ﷺ له حق لا يشركه فيه أحدٌ من الأمة ؛ مثل وجوب طاعته في كل ما يوجب ويأمر ، قال تعالى: **«مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ»** وقال تعالى: **«وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ»**. ولهذا كانت مبايعته مبايعة لله ، كما قال تعالى: **«إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ»**؛ فإنهم عاقدوه على أن يطيعوه في الجهاد ولا يفروا وإن ماتوا ، وهذه الطاعة له هي طاعة لله ، وعلينا أن يكون الرسول أحب إلينا من أنفسنا وأبائنا وأبنائنا وأهلينا وأموالنا، كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: **«وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ»**. رواه البخاري

ومسلمٌ. وفي لفظٍ لمسلمٍ: «وَأَهْلِهِ وَمَالِهِ». وفي البخاري عن عبد الله بن هشامٍ أنه قال: «كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ أَحَدٌ يَدِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِلَّا مِنْ نَفْسِي. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَا وَاللَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْكَ مِنْ نَفْسِكَ. فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: فَإِنَّكَ الْأَنَّ وَاللَّهُ لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : الْأَنَّ يَا عُمَرُ ». وقد قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آباؤُكُمْ وَأَبْناؤُكُمْ وَإِخْرَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةً تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾، وقد قال تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾، وفي الصحيحين عنده رض أنه قال: ﴿ أَنَا أَوْلَى بِكُلِّ مُؤْمِنٍ مِنْ نَفْسِهِ ﴾.

وذلك أنه لا نجاةٌ لأحدٍ من عذابِ اللهِ ، ولا وصولٌ له إلى رحمةِ اللهِ إلا بِواسطةِ الرسولِ ؛ بِالإِيمَانِ بِهِ ومحبَّتهِ وموالاتهِ واتباعِهِ ، وهو الذي ينجيهِ اللهُ بهِ مِنْ عذابِ الدنيا والآخرةِ ، وهو الذي يوصله إلى خيرِ الدنيا والآخرةِ؛ فأعظم النعم وأنفعها نعمة الإيمانِ ولا تحصل إلا بِهِ رض ، وهو أنصح وأنفع لِكُلِّ أحدٍ مِنْ نفسِهِ ومالِهِ ؛ فإنه الذي يخرج اللهُ بهِ مِنْ الظلماتِ إلى النورِ لا طريقَ لهُ إلا هو ، وأما نفسهُ وأهله فلا يغدون عنه مِنَ اللهِ شيئاً ، وهو دعا الخلقَ إلى اللهِ بإذنِ اللهِ . قال تعالى: ﴿ أَنَا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَىَ اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾، والمخالفُ له يدعُونَ إلى غيرِ اللهِ بغيرِ إذنِ اللهِ ، ومن

اتبع الرسول ﷺ فإنه إنما يدعو إلى الله ورسوله، قوله تعالى : **﴿يَا ذَلِكَ أَيُّ بَأْمِرٍ وَمَا أَنْزَلَهُ مِنَ الْعِلْمِ كَمَا قَالَ تَعَالَى : قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوكُ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي﴾**، فمن اتبع الرسول دعا إلى الله على بصيرة ؟ أي على بینة وعلم يدعو إليه بمنزل من الله؛ بخلاف الذي يأمر بما لا يعلم أو بما لم ينزل به وحيًا ، كما قال تعالى : **﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمٌ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ﴾**.

وكل ما أمر الله به أو ندب إليه من حقوقه ﷺ فإنه لا يختص بحترته لا من داخل ولا من خارج ؛ بل يفعل في جميع الأمكانية التي شرع فيها؛ فليس فعل شيء من حقوقه ﷺ كالإيمان به ومحبته وموالاته وتبيغ العلم عنه والجهاد على ما جاء به وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه والصلة والسلام عليه وكل ما يحبه الله ويقرب إليه - ليس شيء من ذلك عند حترته أفضل منه فيما بعد عن الحجرة لا الصلاة والسلام عليه ولا غير ذلك من حقوقه؛ بل قد نهى هو ﷺ أن يجعل بيته عيداً؛ فنهى أن يقصد بيته بتخصيص شيء من ذلك؛ فمن قصد أو اعتقاد أن فعل ذلك عند الحجرة أفضل فهو مخالف له ﷺ، وهذا مما كان مشروعًا كالإيمان به ، والشهادة له بأنه رسول الله والصلة والسلام عليه.

وأما ما لم يشرعه الله ولم ينزل به سلطاناً إليه بل نهى عنه كدعاء غير الله وعبادتهم من جميع المخلوقات الملائكة والأنبياء وغيرهم والحج إلى المخلوقين وإلى قبورهم - فهذه إنما يأمر بها من ليس معهم بذلك علم ولا وهي منزل من الله ؛ فهم يضاهون الذين

يعبدون مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَمَا لَيْسَ لَهُ بِعِلْمٍ أَوْ هُمْ نَوْعٌ مِنْهُمْ.

وقد ميز الله بين حقه وحق الرسول في مثل قوله: **﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَى اللَّهَ وَيَتَّقَهُ﴾**; فالطاعة لله والرسول والخشية لله وحده والتقوى لله وحده؛ لا يخشى مخلوق ولا يتقوى مخلوق؛ لا ملك ولانبي ولا غيرهما. قال تعالى: **﴿وَقَالَ اللَّهُ لَا تَتَّخِذُوا إِلَهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّاهُ يَفْارِهُونِ﴾** **﴿وَلَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبَا أَفْغَيْرَ اللَّهِ شَكُونَ﴾** وقال تعالى: **﴿إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾**. وقال تعالى: **﴿فَلَا تَخْشُوْا النَّاسَ وَاخْشُوْنِ وَلَا تَشْتُرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا﴾**. وكذا ميز بين النوعين في قوله تعالى: **﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسِبَنَا اللَّهُ سَيُؤْتِنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ﴾**؛ ففي الإيتاء قال: **﴿آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ﴾**؛ لأن الرسول هو الواسطة بيننا وبين الله في تبليغ أمره ونفيه وتحليله وتحريمه ووعده ووعيده؛ فالحلال ما حلله الله ورسوله والحرام ما حرمه الله ورسوله والدين ما شرعه الله ورسوله. قال تعالى: **﴿وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾**؛ فلهذا قال تعالى: **﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسِبَنَا اللَّهُ﴾**، ولم يقل هنا: «رسوله»؛ لأن الله وحده حسب جميع عباده المؤمنين ، كما قال تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسِبْكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾**؛ أي هو حسبك وحسب من اتبعك من المؤمنين. وقال تعالى: **﴿إِنَّ وَلِيَ اللَّهُ**

**الذِّي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّالِحِينَ**، ذكر هذا بعد قوله: **«إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ»** - إلى قوله : **«قُلْ ادْعُوا شَرِكَاءَكُمْ ثُمَّ كَيْدُونِ فَلَا تُنْظَرُونَ»** **«إِنَّ وَلِيَّ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّالِحِينَ»**. عن ابن عباس قال: هم الذين لا يعدلون بالله، فيتولاهم وينصرهم ولا تضرهم عداوة من عادهم ، كما قال تعالى: **«إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ»**. ثم قال تعالى مما يأمرهم: **«سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ»**؛ فأمرهم أن يجعلوا الرغبة لله وحده كما قال تعالى: **«فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ** **«وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ**، وهذا لأن المخلوق لا يملك للمخلوق نفعاً ولا ضراً ، وهذا عام في أهل السموات وأهل الأرض ، قال تعالى: **«قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا** **«أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّعْنُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا**». قال طائفة من السلف- ابن عباس وغيره: هذه الآية في الذين عبدوا الملائكة والأنبياء كالمسيح وعزير ، وقال عبد الله بن مسعود: كان قوم من الإنس يعبدون قوماً من الجن فأسلم الجن وبقي أولئك على عبادتهم؛ فالآية تتناول كل من دعا من دون الله من هو صالح عند الله من الملائكة والإنس والجن ، قال تعالى: **«هُؤُلَاءِ الَّذِينَ دَعَوْنَاهُمْ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا** **«أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّعْنُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا**.

قال أبو محمد عبد الحق بن عطية في تفسيره: أخبر الله تعالى أن هؤلاء المعبودين يطلبون التقرب إليه والتزلف إليه وأن هذه حقيقة حاليهم، والضمير في : (ربهم) للمبتعين أو للجميع ، والوسيلة هي القرابة وسبب الوصول إلى البغية وتوسل الرجل إذا طلب الدنو والنيل لأمر ما ، ومنه قول النبي ﷺ «مَنْ سَأَلَ اللَّهَ لِي الْوَسِيلَةَ...» الحديث. وهذا الذي ذكره ذكره سائر المفسرين [نحوه إلا أنه] بربز به على غيره فقال: و **﴿أَيُّهُمْ﴾** ابتداء وخبره **﴿أَقْرَبُ﴾** و **﴿أُولَئِكَ﴾** يراد بهم المعبودون وهو ابتداء وخبره **﴿يَتَسْعَونَ﴾**. والضمير في **﴿يَدْعُونَ﴾** للكفار وفي **﴿يَتَسْعَونَ﴾** للمعبودين. والتقدير نظرهم وذكرهم **﴿أَيُّهُمْ أَقْرَبُ﴾**. وهذا كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه في حديث الرأي بخير: فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاه؟ أي يتبارون في طلب القرب. قال رحمة الله: وطفف الزجاج في هذا الموضوع فتأمله . ولقد صدق في ذلك ؟ فإن الزجاج ذكر في قوله: **﴿أَيُّهُمْ أَقْرَبُ﴾** وجهين كلاهما في غاية الفساد . وقد ذكر ذلك عنه ابن الجوزي وغيره وتابعه المهدوي والبغوي وغيرهما ، ولكن ابن عطية كان أقعد بالعربية والمعاني من هؤلاء وأخبر بمذهب سيبويه والبصريين ، فعرف تطفييف الزجاج مع علمه رحمة الله بالعربية وسبقه ومعرفته بما يعرفه من المعاني والبيان ، وأولئك لهم براعة وفضيلة في أمور يبرزون فيها على ابن عطية ؛ لكن دلالة الألفاظ من جهة العربية هو بها أخبر ، وإن كانوا هم أخبر بشيء آخر من المنقولات أو غيرها.

وقد بين سبحانه وتعالى أن المسيح وإن كان رسولاً كريماً فإنه عبد الله؟ فمن عبده فقد عبد ما لا ينفعه ولا يضره ، قال تعالى:

**﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بْنَى إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ﴾**

**﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَتَّهِمُ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمْسِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾**

**﴿أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾**

**﴿مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ الطَّعَامَ ا�ْظُرْ كَيْفَ نَبِيَّنَ لَهُمُ الْآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ أَئِي يُؤْفَكُونَ﴾**

**﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا تَنْفَعُوا وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾**

وقد أمر تعالى أفضل الخلق أن يقول أنه لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا ولا يملك لغيره ضرًا ولا رشدًا ، فقال تعالى:

**﴿قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي تَنْفَعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾**

وقال:

**﴿قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا﴾**

**﴿قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا﴾**

**﴿إِلَّا بَلَاغًا مِنَ اللَّهِ وَرِسَالَاتِهِ﴾**

يقول: لن يجيرني من الله أحد إلا ملتحداً

إن عصيته. كما قال تعالى:

**﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ﴾**

**﴿وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا﴾**؛ أي ملحاً أجاً إليه؛

**﴿إِلَّا بَلَاغًا مِنَ اللَّهِ وَرِسَالَاتِهِ﴾**؛ أي لا يجيرني منه أحد إلا طاعته أن أبلغ ما أرسِلت به إليكم ، فبذلك تحصل الإجارة والأمن. وقيل أيضاً:

**﴿لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا﴾**؛ لا يملك إلا تبليغ ما أرسِلت به منه. ومثل هذا في القرآن كثير.

فتبيّن أن الأمان من عذاب الله وحصول السعادة إنما هو بطاعته تعالى لقوله: ﴿مَا يَفْعُلُ اللَّهُ بَعْدَ أَكْمَمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ﴾، وقال تعالى: ﴿قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاكُمْ﴾؛ أي لو لم تدعوه كما أمر فتطيعوه فتبعدوه وتطيعوا رسّله فإنه لا يعبأ بكم شيئاً. وهذه الوسيلة التي أمر الله أن تتبعى إليه فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ﴾، قال عامة المفسرين كابن عباس وبمحاهدٍ وعطاءٍ والفراء: الوسيلة القرابة. قال قتادة: تقربوا إلى الله بما يرضيه. قال أبو عبيدة: توسلت إليه أي تقربت. وقال عبد الرحمن بن زيدٍ: تحببوا إلى الله. والتحبب والتقارب إليه إنما هو بطاعة رسوله؛ فالإيمان بالرسول وطاعته هو وسيلة الخلق إلى الله، ليس لهم وسيلةٌ يتولون بها أبداً إلا الإيمان برسوله وطاعته ، وليس لأحدٍ من الخلق وسيلة إلى الله تبارك وتعالى إلا بوسيلة الإيمان بهذا الرسول الكريم وطاعته. وهذه يؤمن بها الإنسان حيث كان من الأمكنته وفي كل وقتٍ ، وما حصل من العبادات بمكانٍ كالحج أو زمانٍ كالصوم والجمعة ، فكل في مكانه وزمانه ، وليس لنفس الحجرة من داخلٍ - فضلاً عن جدارها من خارج - اختصاصٌ بشيءٍ في شرع العبادات ولا فعل شيءٍ منها ؟ فالقرب من الله أفضل منه بالبعد منه باتفاق المسلمين ، والمسجد خص بالفضيلة في حياته ﷺ قبل وجود القبر ، فلم تكن فضيلة مسجده لذلك ولا استحب هو ﷺ ولا أحدٌ من أصحابه ولا علماء أمته أن يجاور أحدٌ عند قبر ولا يعكر عليه؛ لا قبره المكرم ولا قبر غيره، ولا أن يقصد السكنى قريباً من قبر؛ أي قبر كان.

وسكنى المدينة النبوية هو أفضل في حق من تذكر طاعته لله ورسوله فيها أكثر، كما كان الأمر لما كان الناس مأمورين بالهجرة إليها؛ فكانت الهجرة إليها والمقام بها أفضل من جميع البقاع ؛ مكة وغيرها؛ بل كان ذلك واجباً من أعظم الواجبات، فلما فتحت مكة قال النبي ﷺ: «لَا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفُتُحِ وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ»، وكان من أتى من أهل مكة وغيرهم ليهاجر ويسكن المدينة يأمره أن يرجع إلى مدینته ولا يأمره بسكنها ، كما كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يأمر الناس عقب الحج أن يذهبوا إلى بلادهم ؛ إلا يضيقوا على أهل مكة ، وكان يأمر كثيراً من أصحابه وقت الهجرة أن يخروا إلى أماكن أخرى لولاية مكانٍ وغيره ، وكانت طاعة الرسول بالسفر إلى غير المدينة أفضل من المقام عنده بالمدينة حين كانت دار الهجرة، فكيف بها بعد ذلك؟ إذ كان الذي ينفع الناس طاعة الله ورسوله ، وأما ما سوى ذلك فإنه لا ينفعهم لا قرابة ولا محاورة ولا غير ذلك، كما ثبت عنه في الحديث الصحيح أنه قال: «يَا فَاطِمَةُ بْنَتَ مُحَمَّدٍ لَا أُغْنِي عَنِّكَ مِنْ اللَّهِ شَيْئاً ، يَا صَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ لَا أُغْنِي عَنِّكَ مِنْ اللَّهِ شَيْئاً ، يَا عَبَّاسُ عَمَّ رَسُولِ اللَّهِ لَا أُغْنِي عَنِّكَ مِنْ اللَّهِ شَيْئاً». وقال ﷺ: «إِنَّ آلَّ أَبِي فُلَانٍ لَيُسُوا لِي بِأَوْلِياءِ ، إِنَّمَا وَلِيَّ اللَّهُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ». وقال: «إِنَّ أَوْلَيَائِي الْمُتَقْوَنَ حَيْثُ كَانُوا وَمَنْ كَانُوا». وقد قال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا»؛ فهو تبارك وتعالى يدافع عن المؤمنين حيث كانوا ؛ فالله هو الدافع والسبب هو الإيمان ، وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: «مَنْ يُطِعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ رَشَدَ وَمَنْ يَعْصِهِمَا فَإِنَّهُ لَا

يَضْرُ إِلَّا نَفْسَهُ وَلَنْ يَضْرُ اللَّهُ شَيْئًا »، قال تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِيدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنُ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾.

وأما ما يظنه بعض الناس من أن البلاء يندفع عن أهل بلده أو إقليلٍ بمن هو مدفونٌ عندهم من الأنبياء والصالحين ، كما يظن بعض الناس أنه يندفع عن أهل بغداد البلاء لقبور ثلاثة: أحمد بن حنبل وبشر الحافي ومنصور بن عمار ، ويظن بعضهم أنه يندفع البلاء عن أهل الشام بمن عندهم من قبور الأنبياء والخليل وغيره عليهم السلام، وبعضهم يظن أنه يندفع البلاء عن أهل مصر بنفيسة أو غيرها. أو يندفع عن أهل الحجاز بقبر النبي ﷺ وأهل البقيع أو غيرهم؛ فكل هذا غلوٌ مخالفٌ لدين الإسلام ، مخالفٌ للكتاب والسنة والإجماع؛ فالبيت المقدس كان عنده من قبور الأنبياء والصالحين ما شاء الله ، فلما عصوا الأنبياء وخالفوا ما أمر الله به ورسله سلط عليهم من انتقام منهم ، والرسل الموتى ما عليهم إلا البلاغ المبين وقد بلغوا رسالة ربهم ، وكذلك نبينا ﷺ قال الله تعالى في حقه: «إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ»، وقال تعالى: «وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ».

وقد ضمن الله لكلٍ من أطاع الرسول أن يهديه وينصره ؛ فمن خالف أمر الرسول استحق العذاب ولم يغرن عنه أحدٌ من الله شيئاً ، كما «قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَا عَبْدَ اللَّهِ لَا أَغْنِي عَنْكَ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا . يَا صَفَيَّةَ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ لَا أَغْنِي عَنْكَ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا يَا فَاطِمَةَ بِنْتَ رَسُولِ اللَّهِ لَا أَغْنِي عَنْكَ مِنْ

**الله شئنا».** وقال ﷺ لمن ولاه من أصحابه: «لَا أَفِينَ أَحَدَكُمْ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رَقْبَتِهِ بَعِيرٌ لَهُ رُغَاءٌ يَقُولُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَغْشِي. فَأَقُولُ: لَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً قَدْ بَلَغْتُكَ».

وكان أهل المدينة في خلافة أبي بكر وعمر وصدر من خلافة عثمان على أفضل أمور الدنيا والآخرة؟ لتمسكهم بطاعة الرسول ، ثم تغيروا بعض التغيير بقتل عثمان رضي الله عنه، وخرجت الخلافة النبوية من عندهم وصاروا رعية لغيرهم ، ثم تغيروا بعض التغيير فجرى عليهم عام الحرج من القتل والنهب وغير ذلك من المصائب ما لم يجر عليهم قبل ذلك.

والذِي فَعَلَ بِهِمْ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ ظَالِمًا مُعْتَدِلًا فَلَيْسَ هُوَ أَظْلَمُ مِنْ فَعَلَ بِالنَّبِيِّ ﷺ وَأَصْحَابِهِ مَا فَعَلَ ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «أَوَلَمْ أَصَابْتُكُمْ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلِهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنفُسِكُمْ»، وقد كان النبي ﷺ والسابقون الأولون مدفونين بالمدينة، وكذا الشام؛ كانوا في أول الإسلام في سعادة الدنيا والدين ، ثم جرت فتن وخرج الملك من أيديهم ، ثم سلط عليهم المنافقون الملاحدة والنصارى بذنبِهم واستولوا على بيت المقدس وقبِرِ الخليل، وفتحوا البناء الذي كان عليه وجعلوه كنيسة ، ثم صلح دينهم فأعزهم الله ونصرهم على عدوهم لما أطاعوا الله ورسوله واتبعوا ما أنزل إليهم من ربهم ؟ فطاعة الله ورسوله قطب السعادة وعليها تدور: «وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ التَّبَيِّنَ وَالصَّدِيقَيْنَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا»، وكان النبي ﷺ يقول في خطبته: «مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ

**فَقَدْ رَشَدَ وَمَنْ يَعْصِهِمَا فَلَا يَضُرُّ إِلَّا نَفْسَهُ وَلَا يَضُرُّ اللَّهُ شَيْئًا.**

ومكة نفسها لا يدفع البلاء عن أهلها ويجلب لهم الرزق إلا بطاعتهم لله ورسوله ، كما قال الخليل عليه السلام : «**رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمَ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْدَدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ**». وكانوا في الجاهلية يعظمون حرمة الحرم ويحجون ويطوفون بالبيت و كانوا خيرا من غيرهم من المشركين ، والله لا يظلم مثقال ذرة ، وكانوا يكرمون ما لا يكرم غيرهم ويؤتون ما لا يؤتوا غيرهم ؛ لكونهم كانوا متسكين بدين إبراهيم ، بأعظم مما تمسك به غيرهم ، وهم في الإسلام إن كانوا أفضل من غيرهم كان حزاوهم بحسب فضليهم ، وإن كانوا أسوأ عملا من غيرهم كان حزاوهم بحسب سيئاتهم ؛ فالمساجد والمشاعر إنما ينفع فضلها لمن عمل فيها بطاعة الله عز وجل ، وإنما ف مجرد البقاع لا يحصل بها ثواب ولا عقاب ؛ وإنما الثواب والعقاب على الأعمال المأمور بها والمنهي عنها ، وكان النبي ﷺ قد آخى بين سلمان الفارسي وأبي الدرداء ، وكان أبو الدرداء بدمشق وسلمان الفارسي بالعراق فكتب أبو الدرداء إلى سلمان: هلم إلى الأرض المقدسة . فكتب إليه سلمان: إن الأرض لا تقدس أحدا وإنما يقدس الرجل عمله.

والمقام بالشغور للجهاد أفضل من سكن الحرمين بين باتفاق العلماء. ولهذا كان سكنا الصحابة بالمدينة أفضل للهجرة والجهاد ، والله تعالى هو الذي خلق الخلق ، وهو الذي يهدىهم ويرزقهم

وينصرهم، وكل من سواه لا يملك شيئاً مِن ذلِك ، كما قال تعالى: **﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرُكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ﴾** **﴿وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ﴾**. وقد فسروها بأنه يؤذن للشافع والمشفوع له جميماً ؛ فإن سيد الشفعاء يوم القيمة محمدًا ﷺ إذا أراد الشفاعة قال: **«فِإِذَا رَأَيْتَ رَبِّي خَرَّتْ لَهُ سَاجِدًا وَأَحْمَدَ بِمَحَامِدِ يَفْتَحُهَا عَلَيَّ لَا أَحْسِنُهَا إِلَّا نَّ** ، فيقالُ لِي: ارفعْ رأسَكَ وَقُلْ تَسْمَعْ وَسَلْ تُعْطَهُ وَأَشْفَعْ تُشَفَّعْ. قال: فَيَحْدُلِي حَدًّا فَأَدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ». وكذلِك ذكر في المرة الثانية والثالثة ، ولهذا قال تعالى: **﴿وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مِنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾**؛ فأخبر أنه لا يملِكها أحدٌ دون الله.

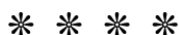
وقوله: **﴿إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾** استثناءً منقطعٌ؛ أي من شهد بالحقِّ وهم يعلمون ، هم أصحاب الشفاعة ؛ مِنْهم الشافع ومنهم المشفوع له ، وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ: **«أَنَّهُ سَأَلَ أَبُو هُرَيْرَةَ فَقَالَ: مَنْ أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ فَقَالَ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ لَقَدْ طَنَّتْ أَنْ لَا يَسْأَلَنِي عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوْلُ مِنْكَ؛ لِمَا رَأَيْتَ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ ، أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ لَأَ إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ حَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ»**. رواه البخاري؛ فجعل أَسْعَد الناس بشفاعته أَكْمَلَهم إِخْلَاصًا ، وقال في الحديث الصحيح: **«إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤْذَنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُّوا عَلَيَّ؛ فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلَيَّ مَرَّةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا ثُمَّ سَلُّوا اللَّهُ لِي الْوَسِيلَةَ؛ فَإِنَّهَا دَرَجَةٌ فِي الْجَنَّةِ لَا تَنْبَغِي إِلَّا لِعَبْدٍ مِنْ**

عِبَادُ اللَّهِ وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ ذَلِكَ الْعَبْدَ؛ فَمَنْ سَأَلَ اللَّهَ لِي الْوَسِيلَةَ حَلَّتْ عَلَيْهِ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ». فَاجْزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلِ ؟ فَقَدْ أَخْبَرَ اللَّهُ أَنَّهُ مِنْ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَرَّةً صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا ، وَمِنْ سَأَلَ اللَّهُ لِهِ الْوَسِيلَةَ حَلَّتْ عَلَيْهِ شَفَاعَتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَمْ يَقُلْ كَانَ أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِي بل قَالَ: «أَسْعَدُ النَّاسَ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ لَأَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ ». فَعُلِمَ أَنَّ مَا يَحْصُلُ لِلْعَبْدِ بِالْتَّوْحِيدِ وَالْإِحْلَاصِ مِنْ شَفَاعَةِ الرَّسُولِ وَغَيْرِهَا لَا يَحْصُلُ بِغَيْرِهِ مِنْ الْأَعْمَالِ وَإِنْ كَانَ صَالِحًا ؛ كَسُؤُ الْوَسِيلَةِ لِلرَّسُولِ ؛ فَكَيْفَ بِمَا لَمْ يَأْمُرْ بِهِ مِنَ الْأَعْمَالِ بَلْ نَهَى عَنْهُ ؟ فَذَاكَ لَا يَنالُ بِهِ خَيْرًا لَا فِي الدِّنِيَا وَلَا فِي الْآخِرَةِ ؛ مِثْلُ غُلُوِ النَّصَارَى فِي الْمَسِيحِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ؛ فَإِنَّهُ يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ، وَنَظِيرُ هَذَا مَا فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْهُ اللَّهُ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةً مُسْتَجَابَةً وَإِنِّي أَخْبَطُ بَعْضَ دَعْوَاتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَهِيَ نَائِلَةٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مَنْ مَاتَ لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا ». وَكَذِيلَكَ فِي أَحَادِيثِ الشَّفَاعَةِ كُلُّهَا إِنَّمَا يَشْفُعُ فِي أَهْلِ التَّوْحِيدِ ؛ فَبِحَسْبِ تَوْحِيدِ الْعَبْدِ لِلَّهِ وَإِحْلَاصِهِ دِينِهِ لِلَّهِ يَسْتَحِقُ كَرَامَةَ الشَّفَاعَةِ وَغَيْرِهَا، وَهُوَ سَبَحَانُهُ عَلَقُ الْوَعْدُ وَالْوَعِيدُ وَالثَّوَابُ وَالْعِقَابُ وَالْحَمْدُ وَالْذِمَّ بِالْإِيمَانِ بِهِ وَتَوْحِيدِهِ وَطَاعَتِهِ ؛ فَمَنْ كَانَ أَكْمَلَ فِي ذَلِكَ كَانَ أَحْقَ بِتَوْلِي اللَّهِ لَهُ بِخَيْرِ الدِّنِيَا وَالْآخِرَةِ ، ثُمَّ جَمِيعُ عِبَادِهِ مُسِّلِمُهُمْ وَكَافِرُهُمْ، هُوَ الَّذِي يَرْزُقُهُمْ وَهُوَ الَّذِي يَدْفَعُ عَنْهُمُ الْمَكَارَهُ وَهُوَ الَّذِي يَقْصِدُونَهُ فِي النَّوَائِبِ ، قَالَ تَعَالَى: «وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجَارُونَ » وَقَالَ تَعَالَى: «قُلْ مَنْ يَكْلُؤُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَنِ » ؟ أَيْ بَدْلًا عَنِ الرَّحْمَنِ. هَذَا

أصح القولين ، كقوله تعالى: ﴿وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَائِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ﴾؛ أي بجعلنا بدلاً منكم كما قاله عامة المفسرين ، ومنه قول الشاعر:

فليت لنا مِنْ ماءِ زمزم شربةٌ  
مُبَرِّدَةٌ بَاتَتْ عَلَى الطَّهِيَانِ

أي بدلاً من ماء زمزم ؟ فلا يكلاُ الخلق بالليل والنهر فيحفظهم ويدفع عنهم المكاره إلا الله ، قال تعالى: ﴿أَمَّنْ هَذَا الَّذِي هُوَ جُنْدُكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ إِنَّ الْكَافِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ﴾ ﴿أَمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ بَلْ لَجُوا فِي عَنْوَةٍ وَنُفُورٍ﴾. ومن ظن أن أرضًا معينة تدفع عن أهلها البلاء مطلقاً لخصوصيتها أو لكونها فيها قبور الأنبياء والصالحين فهو غالط ؟ فأفضل البقاء مكة، وقد عذب الله أهلها عذاباً عظيماً ، فقال تعالى: ﴿وَاصْرَبْ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيهًَ كَائِنَةً آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيَهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنَّعُمَ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُحُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾ ﴿وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخْذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَالِمُونَ﴾.



## فصلٌ

ولاة الأمر أحق الناس بنصر دين الرسول ﷺ وما جاء به من المدى ودين الحق، و[إنكار] ما نهى عنه وما نسب إليه بالباطل من الكذب والبدع؛ إما جهلاً من ناقله وإما عمداً؛ فإن أصل الدين هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ورأس المعروف هو التوحيد ، ورأس المنكر هو الشرك ، وقد بعث الله محمدًا ﷺ بالهدى ودين الحق؛ به فرق الله بين التوحيد والشرك وبين الحق والباطل وبين المدى والضلال وبين الرشاد والغي وبين المعروف والمنكر ؟ فمن أراد أن يأمر بما نهى عنه وينهى عما أمر به وغير شريعته ودينه؛ إما جهلاً وقلة علم وإما لغرض وهو ، كان السلطان أحق بمنعه بما أمر الله به ورسوله ، وكان هو أحق بإظهار ما جاء به الرسول من المدى ودين الحق ؛ فإن الله سبحانه لا بد أن ينصر رسوله والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ؛ فمن كان النصر على يديه كان له سعادة الدنيا والآخرة ، وإلا جعل الله النصر على غيره وجاري كل قوم بعملهم، وما ربك بظلام للعبيد.

والله سبحانه قد وعد أنه لا يزال [هذا الدين ظاهراً ولا يظهر] إلا بالحق ، وأنه من نكل عن القيام بالحق استبدل من يقوم بالحق ؛ فقال تعالى: **(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ الْفِرْوَانِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَتَأْقَلُّمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيْمُ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَنَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ) ﴿إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ)** وقال تعالى: **(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنِهِ**

فَسَوْفَ يُأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿١﴾ . وقد أرى الله الناس في أنفسهم والآفاق ما علموا به تصديق ما أخبر به، تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿سَتُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ . والله أعلم، والحمد لله رب العالمين.



## الفهرس

|           |                                                       |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| 6 .....   | المقدمة                                               |
| 20 .....  | فصل في السفر إلى مسجده صلى الله عليه وسلم وزيارة قبره |
| 114 ..... | فصل وولاة الأمر أحق الناس بنصر دين الرسول             |
| 116 ..... | الفهرس                                                |

\* \* \* \*